Räy اللغتي و العصل و العلم في الفلسفة المتاصح

## **اللغة والعقل والعلمر** في الفلسفة المعاصرة

صلاح إسماعيل

# **اللغة والعقل والعلم** في الفلسفة المعاصرة





إلى روح أستاذي الفيلسوف الحق الأستاذ الدكتور يحيى هويدي





-

كنت قد اتخذت في بداية حياتي العقلية وجهة نظر في ماهية الفلسفة، وما عسى أن يكون المنهج الفلسفي. ورأيت أن الفلسفة فرع نقدي وتوضيحي وليست فرعًا معرفيًّا إدراكيًّا، بمعنى أن قضاياها لا تنقل حقائق جديدة عن العالم، وإنها توضح الحقائق الموجودة بالفعل. وهدف الفلسفة هو تحليل بنية الفكر، والمنهج الملائم لتحقيق هذا الهدف هو التحليل اللغوي والمنطقي للمفاهيم. ولم يكن هذا الرأي من عندي، وإنها استلهمته من دراساتي في الفلسفة المعاصرة عامة والفلسفة التحليلية على وجه الخصوص. وأنت تجد تعبيرًا صريخًا عن هذه الوجهة من النظر في كتابات فلاسفة مثل فتجنشتين وستراوسون ودميت.

على أن وجهة نظري هذه في طبيعة الفلسفة ومنهجها خضعت لشيء من التعديل بعد التغير الذي طرأ على الفلسفة التحليلية في السبعينيات من القرن الماضي، وهو غلبة المذهب الطبيعي على موضوعات الفلسفة مثل الميتافيزيقا، والأخلاق، وفلسفة اللغة، وفلسفة العقل، والإبستمولوجيا. والمذهب الطبيعي في أيسر معانيه يقول إن كل شي، موجود ينتمي إلى عالم الطبيعة. وإذا شئنا أن نعرفه ونفهمه، فلابد من أن ندرسه عن طريق المناهج الملائمة لدراسة هذا العالم وهي مناهج العلوم الطبيعية. وصاحبَ هذا المذهب الطبيعي صورة من النزعة العلمية ترى أن المنهج العلمي هو وحده القادر على حل المشكلات التي تواجه

----- اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة -

الإنسان. وترتب على هذه الصورة من المذهب الطبيعي والنزعة العلمية إنكار أن مهمة الفلسفة توضيحية، وأن قضاياها أولية ومستقلة عن الخبرة الحسية، وإثبات أن الفلسفة جزء أساسي من محاولة معرفتنا للعالم. ونظر كواين إلى الفلسفة برمتها بوصفها متصلة بالعلم، ومهمتها هي رسم السمات العامة جدًّا للواقع، ولا تختلف عن العلم إلا اختلافًا كميًّا فقط وفي سعة أسئلتها ومقولاتها. وتستطيع أن تجد إرهاصات منوعة لهذا المذهب الطبيعي عند فلاسفة مثل بيرس ورسل وكارل بوير.

على أنني لم أقبل هذا التحول الطبيعي برمته، وإنها أدخلت عليـه شـيتًا مـن التعــديل، وســحيت وجهــة نظــري في الإبــستمولوجيا "المــذهب الطبيعــي الإبــتمولوجي المعتدل"، وهي معروضة في نهاية الفصل السادس.

والشي، المحقق أن الأسئلة المتعلقة بطبيعة الفلسفة، ومناهج البحث الفلسفي، ولماذا ينبغي التفكير في أن الفلسفة ذات قيمة، تنتمي إلى جسانب من الفلسفة يسمى ما بعد الفلسفة. ولما كان هسمذا الاسم ربيا يوحسي بأن البحث الفلسفي "يبدو وكانه يبط على الفلسفة من فوق أو من ورا،" ( Williamson) in 2007: ix، وبالتالي تنتمسي همذه الأستلة إلى "فسرع متميز من مستوى أعلى" (6: 2008، 2008)، أقول لما كان اسم ما بعد الفلسفة يوحي هكذا، رأي بعض

الفلاسفة أن الملائم هو أن نسمي هذا الجانب من الفلسفة باسم فلسفة الفلسفة. ومهما يكن من أمسر، فإن مصطلسح ما بعد الفلسفة وضعه موريس لازرويتر تلميذ قتجنشتين فسي الأربعينيات من القسرن الماضي. ( Dro and Overgaard Lazerowitz 1970:91; D' 2017:3

وهذا التطور الذي أصاب الفلسفة التحليلية، والـذي تـرك أثـره في تعـديل رؤيتي للفلسفة، سوف تلحظه في بنية هذا الكتاب. سوف نبدأ بـالتحول اللغـوي كها تجسده الفصول المتعلقة بفلسفة اللغة والعقل إلى حد مـا، ثـم نعـالج التحـول الطبيعي كها توضحه الفصول المرتبطة بالإبستمولوجيا وفلسفة العلم.

#### فلسفة اللغة والعقل

10

هناك افتراض سَلَّمَ به القدماء وهو أن مفاهيم الحق والخير والجمال تستير إلى كائنات مجردة توجد بشكل مستقل عن الطريقة التي نستعمل بها الألفاظ للتعبير عن هذه المفاهيم. ولكن فلاسفة التحليل المعاصرين يستكون في هذا الافتراض على أساس أن اللغة ابتكار بشري، وأن فهم تعبيرات اللغة ومعرفة معانيها يتطلب معرفة طرق استعمالها.

وفي الرد على الأسئلة التـي تـأتي في صـيغة "مـا (س)؟"، سـعي الفلاسـفة بصورة تقليدية إلى التعريفات التحليلية لـ (س)، وهذه التعريفات تحدد الـشروط التي تكون ضرورية على انفراد وكافية بالاشتراك معًا لوجود (س).

ويمكن فهم التعريفات التحليلية إمما بوصفها تعريفات اسمية nominal definitions تحدد المعنى اللغوي للكلمات، وإما بوصفها تعريفات واقعية nominal definitions تعين طبيعة أو جوهر الأشياء، وتعيين هذه الطبيعة يُعَدُّ شيئًا مستقلًا عن الطريقة التي نتكلم بها عن الأشياء. وتابع المتافيزيقيون التقليديون والمعاصرون التعريفات الواقعية بغية السيطرة على طبيعة الأشياء أو ماهيتها المستقلة عن العقل. وحاولوا اكتشاف الحقائق الجوهرية حول الواقع، والتي تكون عامة وأساسية أكثر من حقائق العلم، ومن دون الاعتهاد على الخبرة. ورأي كانط أن هذا الطموح محير. وطرح مؤالاً لا يزال يبحث عن جواب: كيف

نستطيع إنجاز استبصارات تركيبية عن الواقع بصورة مستقلة عن الخبرة؟ وداخل التقليد التحليلي تم رفض فكرة الماهيات من فلاسفة مختلفين مثل ڤتجنشتين والوضعيين المنطقيين وفلاسفة اللغة العادية وبوبر وكواين. وسار في ركابهم كثير من الفلاسفة التحليليين الذين وافقوا على التعريفات الاسمية التي تحدد معنى أو معاني س. (Glock 2017: 82-83)

قدم جوستاف برجمان تعبير التحول اللغوي The linguistic Turn في مراجعته لكتاب ستراوسون الأفراد في عام 1960. وكان برجمان (-1987) 1906 عضوًا في جماعة فيينا ويحضر اجتهاعاتهما بانتظما في أواخر العشرينيات والثلاثينيات من القرن الماضي. وفي عام 1937 فر من النمسا إلى الولايات المتحدة الأمريكية، حيث قام بالتدريس في جامعة أيوا Iowa منذ عام 1940 حتى تقاعده. وهو معروف جيدا بكتابات الخاصة في الأنطولوجيا وبأنه ملهم الأنطولوجيين في مدرسة أيوا. ونشر مراجعته لكتاب ستراوسون في مجلة الفلسفة بعنوان "أنطولوجيا ستراوسون"، واهتمت هذه المراجعة في جانبها الأكبر برسم خطوط منهجية برجمان وتصوره للفلسفة. ويرى برجمان أن التحول اللغوي "حيلة أساسية تتعلق بمنهج" اتفقت عليه مجموعتان مختلفتان من الفلاسفة اللغويين "فلاسفة اللغة العادية" (ويمثلهم ستراوسون في رأي برجمان) و"فلاسفة اللغة المثالية" (مثل برجمان نفسه). والحيلة المنهجية هي الكلام عن العالم عن طريق الكلام عن لغة ملائمة. ويدور الاختلاف بين المجموعتين من الفلاسفة، في رأي برجمان، على ما يُعَدُّ لغة وما يجعلهـا ملائمـة لموضـوع البحـث الذي سوف يلقى ضوءًا على أغراض فلسفية عن طبيعة العالم، وعن الأنطولوجيا خاصة. (P.M.S.Hacker 2013: 926)

ثم جاء رورتي واستخدم مصطلح التحول اللغوي عنوانًا لمجموعة من البحوث قام على جعها عام 1967 وكتبها رواد الفلسفة التحليلية في ذلك الوقت. وكان الغرض من جع هذه البحوث هو تقديم مادة للتفكير في الفلسفة اللغوية، التي وصفها بأنها "الثورة الفلسفية الحالية". (غير أن رورتي اعترف فيها بعد بأنه قد أسرف كثيرًا في هذا الوصف. وتجد ذلك في كتابي، البراجماتية الجديدة: فلسفة ريتشارد رورتي). وَصَوَّرَ الفلسفة اللغوية على أنها وجهة النظر القائلة إن المشكلات الفلسفية هي مشكلات يجوز حلها أو تبديدها إما عن طريـق إعـادة صياغة اللغة أو عن طريق فهم أكثر للغة التي نستعملها بالفعل.

وفي هذه الفترة كان هناك معسكران متقابلان داخل فلسفة اللغة التحليلية, أما المعسكر الأول، أصحاب فلسفة اللغة المثالية، فكان من رواده فريجه ورسل والوضعيين المنطقيين، وكان هولاء مناطقة في المقام الأول يدرسون اللغات الصورية، وأدت هذه الدراسة إلى علم الدلالة الصوري formal semantics المعاصر. وأما المعسكر الثاني، أصحاب فلسفة اللغة العادية أو الطبيعية، فكان من رواده فتجنشتين المتأخر وأوستن ورايل وجرايس وستراوسون، ودافع هؤلاء عن تناول وصفي للغة وأكدوا على الطبيعة الاستعمالية للغة الطبيعية، وأدى هذا التناول إلى علم الاستعمال والعاصر.

وعلى حين مال أنصار المعسكر الأول إلى منهج التحليل المنطقي، نجد أن أنصار المعسكر الثاني قد مالوا إلى منهج التحليل اللغوي. وقدم فلاسفة أكسفورد أوصافًا منوعة لمنهج التحليل اللغوي، فهو عند رايل رسم الجغرافيا المنطقية للمفاهيم، وهو عند أوستن الفينومينولوجيا اللغوية، وهو عند جرايس ارتياد الحقول اللغوية، وهو عند ستراوسون التحليل الرابط.

والفكرة الأساسية التي شغلت فلاسفة اللغة المثالية هي تسوية معنى الجملة الإخبارية بشروط صدقها، أو إقامة علاقة وثيقة بينهما على الأقبل. ولم يتقبل فلاسفة اللغة الطبيعية هذا التناول للمعنى، وسر ذلك أنه لا يمكن في رأيهم نسبة الإشارة والصدق إلى التعبيرات اللغوية بمعزل عن سياقها. وانطلاقًا من هذه النزعة السياقية، ذهبوا إلى تسوية معنى الكلمة باستعمالها أو شروط استعمالها.

ورغم هذه الخصومة المبكرة التي نشأت بين الفريقين، يجري النظر الآن إلى علمي الدلالة والاستعمال بوصفهما فرعين يتمم الواحد منهما الآخر، ويلقيان ضوءًا على جوانب مختلفة من اللغة. وطوى النسيان المناقشات حامية الوطيس التي دارت بين هذين الفريقين. وهناك سببان أساسيان لهذا الموقف الجديد. أحدهما أن أصحاب علم الدلالة عندما تحولوا من اللغات الاصطناعية إلى سبب اللغة والعقل والعلم في الفلسغة الماصرة

اللغات الطبيعية، تخلوا عن فكرة كارناب القائلة إن العلاقة الدلالية بين الكلمات والعالم يمكن دراستها بمعزل عن سياق الاستعمال. وفكرة كاناب هذه غير مشروعة إذا افترضنا أن انتشار الحساسية للسياق في اللغة الطبيعية يعترف به تمامًا أولئك الذين يعملون في علم الدلالة الصوري. والسبب الثاني هو أن أصحاب علم الاستعمال لم يتمسكوا طويلاً بالرأي القائل إن المعنى هو الاستعمال. لقد وضعوا تمييزًا منهجيًّا، يحذون في ذلك حذو جرايس، بين ما يعنيه تعبير معين وما يعنيه استعمال هذا التعبير أو ينقله في سياق محدد. (3-3 :2004)

وَقَدَّمَ جرايس نظرية في المحادثة تقوم على فكرة الاقتضاء التحادثي، وهـذه النظرية ذات جانبين، أحدهما يرتبط بالموضوع، والآخر يرتبط بالمنهج. فأما الذي يرتبط بالموضوع فهو أن نظرية المحادثة تمثل مجالاً فلسفيًّا يـشمل نظرية عامة في العقلانية، وموضوعها هو السلوك اللغوي العقلاني. وأما الجانب الـذي يـرتبط بالمنهج فهو أن نظرية المحادثة تصلح بوصفها أداة منهجية للتمييز بـين المعنى والاستعمال، ذلك بأنها تؤكد على التمييز بين ما تقوله كلماتنا أو تـستلزمه وما نقتضيه نحن بنطق هذه الكلمات. وهذا التمييز أنكره فتجنشتين، وكثيرًا ما تجاهله أوستن أيضًا.

ونتيجة لجهود جرايس وآخرين، مثل سيرل، في تحليل المضمون اللغوي في حدود المضمون العقلي، ونتيجة لتطوير نظريات معقدة في المضمون العقلي قـدمها فودور وآخرون في السبعينيات والثمانينيات من القرن المـاضي، أصـبحت فلـسفة العقل هي أساس الفلسفة.

وعند هذه المرحلة تظهر فلسفة سيرل في المشهد الفلسفي ظهورًا واضحًا. فقد عايش في البداية التحول اللغوي في أكسفورد مع أوستن ورايل وستراوسون وجرايس، ثم ساهم بعد ذلك في الانتقال إلى فلسفة العقل. والسؤال الأساسي الشامل الذي شغل سيرل وحاول الإجابة عنه في فلسفته هو: إذا أخذنا بعين العتبار ما نعرفه من الفيزياء والكيمياء والعلوم الطبيعية الأخرى، وهو أن الكون يتألف كلية من ذرات فيزيائية لا عقل لها ولا معنى لها في مجال من الطاقة، فكيف نفسر الواقع البشري للعقل، والمعنى، والـوعي، والقصدية، والمجتمع، مقدمة \_\_\_\_\_\_

والعلم، والأخلاق، وكل التنظيم الاجتماعي، بما في ذلك المال، والحكم، والزواج؟ ورأي سيرل أن التقليد الفلسفي الغربي يجتنب المشكلة عند التسليم بعالمين، عالم مادي، وعالم فيزيائي، وحتى ثلاثة عوالم في بعض الرؤى، يضاف إليها العالم الاجتماعي. والرأي الذي يريد سيرل إثباته وإقامة الأدلة عليه هو أننا نحيا في عالم واحد هو العالم الأساسي، والجوانب المختلفة من المستوى الأعلى هي نتائج طبيعية هذا العالم. ويبدأ بالملخ وكيف يمكن أن يسبب الوعي، ويتحقق فيه في الوقت نفسه، بوصفه مستوى أعلى. وإذا أخذنا الوعي بعين الاعتبار، فليس من الصعب الوصول إلى القصدية، والقصدية هي قدرة العقل على أن يوجه ذات نحو الأشياء ويمثلها. وهي خاصية للعقل يتجه عن طريقها إلى الأشياء في العالم أو يتعلق بها (صلاح إسهاعيل 2007: 151). ومن خلال الوعي والقصدية نستطيع تفسير اللغة. ومن تفسير اللغة نستطيع أن نرى كيف نستعملها من أجل نستطيع تفسير اللغة. ومن تفسير اللغة نستطيع أن نرى كيف نستعملها من أجل الجامعات، والقوميات، ونحو ذلك.

وفي الميتافيزيقا والإبستمولوجيا يدافع سيرل عن فرضين. يقول الأول هناك عالم واقعي مستقل عن الكائنات البشرية ومستقل عن تفكيرنا فيه. ويقول الشاني إن العبارات المتعلقة بهذا العالم تكون صادقة أو كاذبة اعتهادًا على ما إذا كانت الأشياء توجد بالفعل بالطريقة التي نقول إنها توجد بها. والفرض الأول هو الواقعية الخارجية، وهي واقعية لأنها تقرر وجود العالم الواقعي، وخارجية تمييزًا لها من أنواع أخرى من الواقعية مثل الواقعية الأخلاقية. ولا يقع في ظنك أنه أضاف صفة الخارجية حتى لا توصف واقعيته بالساذجة؛ لأنه يتصدى بالنقد النعبراضات التي توجه إلى الواقعية مثل اعتراض وجهة النظر، واعتراض النسبية المفهومية، ونحو ذلك (سيرل 2011 16 – 68). والفرض الثاني هو نظرية التناظر في الصدق، وتقول في صيغتها الموجزة: تكون العبارة صادقة إذا كانت تناظر واقعة من وقائع العالم، وتكون كاذبة إذا كانت لا تناظر أية واقعة.

أسلفت لـك الإشـارة إلى أن فلاسـفة اللغـة المثاليـة لم يهتمـوا كثـيرًا باللغـة الطبيعية بحجة أنها تنطوي على نقائص وعيوب، ومع ذلك أثبت بعض أتباع هذا

15

المعسكر في الستينيات من القرن الماضي ملاءمة مناهجهم لدراسة اللغة الطبيعية. وكان من أبرز هؤلاء ريتشارد مونت اجيو في الفلسفة الصورية: بحوث مختارة 1974 وديفيدسون في بحوث في الصدق والتفسير 1984. وأرى من الخير أن أمهد بشيء يسير لمفهوم الصدق عند ديفيدسون الذي تجد تفصيلاً له في الفصل الرابع.

دونالد ديفيدسون (1917-2003) واحد من أعظم الفلاسفة الذين ساهموا في رسم صورة الفلسفة الغربية في القرن العشرين، وليس أدل على أصالة إسهامه من أنه لا يتناول أي موضوع فلسفي من دون أن يعيد تشكيله على نحو مهم، فعل ذلك في فلسفة اللغة، وفلسفة العقل، وفلسفة الفعل، والإبستمولوجيا، ناهيك عن تقدير كبار الفلاسفة لعمله مثل كواين ورورتى. وانظر إلى جادامر لتدرك مدى تقديره لديفيدسون، فإذا هو يرشحه لجائزة هيجل،

وكان هناك خط من التفكير يعود على الأقل إلى فريجه وقتجنشتين المبكر يرى أن الجملة هي وحدة المعنى، ويربط معنى الجملة بشروط الصدق. معنى الجملة هو ما يعرفه المتكلم عندما يفهم الجملة، وما يعرف المتكلم هو الظروف التي تكون الجملة فيها صادقة. وإن شئت أن تسلك سبيل قتجنشتين في التعبير، قـل: أن تفهم ما تعنيه قضية هو أن تعرف ما حالة الواقع إذا كانت القضية صادقة.

ويزعم ديفيدسون أنه ما دامت معرفة معنى الجملة هي معرفة شروط صدقها، فإن امتلاك نظرية في الصدق هو امتلاك نظرية في المعنى. وهنا يظهر اختلافه مع تارسكي الذي افترض أنه لا توجد مشكلة في تقديم ترجمات للجمل وتقديم تعريف للصدق، أما ديفيدسون فقد اعتبر الصدق فكرة أساسية ليست في حاجة إلى تعريف. وفي ذلك يقول إن تقديم شروط الصدق هي طريقة لتقديم معنى الجملة. ومعرفة المفهوم الدلالي للصدق بالنسبة للغة هي معرفة ما يوجد بالنسبة لأي جملة بحيث تكون صادقة. وهذا يعادل فهم اللغة. والرأي عند ديفيدسون أن الصدق مهم ليس لأنه مفيد أو نافع بصفة خاصة، رغم أنه ربها يكون كذلك بين الفينة والفينة بطبيعة الحال، وإنها لأنه من دون فكرة الصدق، لن نكون كائنات مفكرة، ولن نفهم ما يوجد لشخص آخر لكي يكون كائنا مفكراً. ونحن إزاء الصدق نفعل شيئين، أحدهما أن نحاول تعريف مفهوم الصدق، أو أن نسيطر على ماهيته في عبارة بليغة موجزة، والآخر هو أن نتتبع علاقة الصدق بالمفاهيم الأخرى. إذا فكرنا في الأوصاف المنوعة المقترحة (للصدق) بوصفها لا تحاول أن تفعل أكثر من الشيء الثاني، فإن مزاياها تصبح واضحة. وعلى حين يكون التناظر فارغًا باعتباره تعريفًا (للصدق)، نراه يمسك بالفكرة القائلة إن الصدق يعتمد على كيفية وجود العالم، وسيكون ذلك كافيًا لإنكار معظم النظريات الإبستمولوجية والبراجماتية. ومن جهة أخرى، فإن النظريات الإبستمولوجية والبراجماتية بميزة ربط مفهوم الصدق بالاهتهامات الإنسانية مثل اللغة والاعتقاد والتفكير والفعل القصدي. وهذه الروابط هي التي تجعل الصدق هو مفتاح إدراك العقل للعالم (72-72).

#### الإبستمولوجيا وفلسفة العلم

جاء العلم نتيجة لحاجة البشر إلى فهم العالم، شأنه في ذلك شأن فاعليات بشرية أخرى. ويقدم العلم في جانبه النظري تفسيرًا للظواهر الطبيعية أخص ما يمتاز به هو الموضوعية والعقلانية. ولكن زعم عقلانية التفسير العلمي التي يمتاز بها من أنواع أخرى من التفسير مثل تفسير الفهم المشترك أو التفسير الأسطوري، هو زعم في حاجة إلى تسويغ. ويقدم الفصل الخامس هذا التسويغ من خلال مناقشة التفسير العلمي على ضوء فلسفة كارل همبل.

كارل جوستاف همبل (1905 - 1997) واحد من أبرز الشخصيات في الحركة الفلسفية المعروفة بالتجريبية المنطقية، وكان عضوًا في جماعة برلين وجماعة فيينا معًا. ولد في أورنينبرج في ألمانيا، ودرس الرياضيات والفيزياء والفلسفة في جامعات جوتنجن، وهايدلبرج، وبسرلين، وفيينا، وحصل على المدكتوراه من جامعة برلين. وَفَرَّ من ألمانيا عام 1934 وعمل في بلجيكا حتى عام 1937، شم هاجر إلى الولايات المتحدة الأمريكية، حيث عمل في بعض جامعاتها، وتسوفي في برنستون بولاية نيوجرمي عام 1997.

ويأتي تأثير همبل في الفلاسفة المحترفين على نحو أعمق من تأثير معاصريه مثل كارناب، وبوبر، وريشنباخ، وكون. ويقاس هذا التأثير بالطريقة التي حَدَّدَ بها عمله بالفعل المشكلات الأساسية والحلول البديلة التي سيطرت على فلسفة العلم في القرن العشرين، بها في ذلك منطق الإثبات، وبنية النظريات العلمية، ومنطق التفسير العلمي، ومشكلة الاستقراء. زد على ذلك الأثر الكبير الذي تركه في تلاميذه مثل نيقولاس ريشر، ولاري لودان، وروبرت نوزك، وجايجون كيم، وفيليب كتشر. ونظر هؤلاء وغيرهم إلى همبل باعتباره نموذجًا يحتذى به من حيث هو فيلسوف ومعلم وإنسان. ومن أبرز كتابات همبل جوانسب التفسير العلمي وبحوث أخرى في فلسفة العلم 1965، وفلسفة العلم الطبيعي 1966، ومقالات فلسفية مختارة 2000، وفلسفة كارل همبل: دراسات في العلم، والتفسير، والعقلانية 2001، وفلسفة كارل محبل: دراسات في العلم،

17

والشيء المحقق أن حمبل قد شغل بالتفسير العلمي انشغالاً كاملاً حتى صار يسري في فلسفته سريان الماء في العود. ولست أجاوز الحق في شيء إذا قلـت عنـه إنه فيلسوف التفسير العلمي.

وفي سياق التفسير العلمي تأتي الإبستمولوجيا الطبيعية (في الفصل السادس) التي اقترحها كواين، وجعل أبرز أهدافها إن لم يكن هدفها الرئيس هو تقديم التفسير العلمي. وهنا تظهر العلاقة بين كواين والوضعية المنطقية. صحيح أن الوضعية المنطقية عامة وكارناب خاصة كانت تمثل نقطة الانطلاق لفلسفة كواين، ولكنه أنكر بعض المبادئ الأساسية التي قامت عليها. والشيء العام الذي يشترك فيه كواين مع الوضعيين المنطقيين هو الانتهاء للتجريبية. فكواين تجريبي في يشترك فيه كواين مع الوضعيين المنطقيين هو الانتهاء للتجريبية. فكواين تجريبي في أيًا ما كان الدليل الموجود بالنسبة للعلم فهو الدليل الحسي، ومن جهة علم الدلالة نراه يقول: كل انطباع عن معنى الكلمات لابد من أن يرتكز في نهاية الأمر على دليل حسي. ومثلها أدخل الوضعيون المنطقيون تعديلات على هيوم وماخ، كذلك أدخل كواين تحسينات على التجريبية المنطقية. ورسم صورة موجزة لهذه التحسينات في مقالة "خسة معالم للتجريبية" ضمن كتاب النظريات والأسياء العرائي العليات والأسيات على التجريبية المنطقية. ورسم صورة موجزة لمذه التحسينات في مقالة "خسة معالم للتجريبية" ضمن كتاب النظريات والأسياء العرائي التحسيات على التجريبية المنطقية. ورسم صورة موجزة لمده التحسينات في مقالة "خسة معالم للتجريبية المنطقية. ورسم صورة موجزة لمده

مقدمة

1 - التحول من الأفكار إلى الكلمات.
 2 - تحول المركز الدلالي من الكلمات إلى الجمل.
 3 - تحول المركز الدلالي من الجمل إلى أنساق الجمل.
 4 - الواحدية المنهجية: أي التخلي عن ثنائية التحليل - التركيبي.
 5 - المذهب الطبيعي: أي التخلي عمن هدف الفلسفة الأولى السابقة عمل العلم الطبيعي.

ورث كواين عن أسلافه التجريبيين المعلمين الأول والشاني، وأضاف المعلمين الثالث والرابع، وصبغ الخامس بنصبغته الخاصة التي صارت تعرف بالإبستمولوجيا الطبيعية.

وجاءت الإبستمولوجيا الطبيعية لتكون ثورة على الإبستمولوجيا التأملية النظرية الموروثة عن ديكارت ومَن سايره من الفلاسفة المعاصرين مثل رودرك تشزم. وتعتمد الإبستمولوجيا الطبيعية على دعوتين إحداهما سلبية والأخبري إيجابية. فأما السلبية فتقول لا توجد فلسفة أولي سابقة على العلم الطبيعي، ولا يوجد أساس إبستمولوجي غير علمي لتسويغ العلم. وأما الإيجابية فتقول: بـدلاً من الفلسفة الأولى، من واجب العلم تحديد ما يوجد (الأنطولوجيا)، وتفسير كيف نعرف ما يوجد (الإبستمولوجيا). وأفضل ما يخبرنا به العلم الحالي عن الأنطولوجيا هو النزعة الفيزيائية، وأفضل إبستمولوجيا هي التجريبية: لا يوجد شيء في العقل إلا وقد مدر بالحس أولًا. ويدرى كواين أن الأنطولوجيا والإبستمولوجيا تتضمن إحداهما الأخرى. ذلك بأن التجريبية تتضمن النزعة الفيزيائية بمعنى أنه مهما يكن الدليل على النزعة الفيزيائية (أو العلم) فهو دليل حسى، والنزعة الفيزيائية تتضمن التجريبية، بمعنى أن كل تنظير إبستمولوجي يحدث داخل محيط فيزيائي ممتلئ بالأجسام والموضوعات الفيزيائية. ولكن كل ما يخبرنا به العلم عن أفضل أنطولوجيا وأفضل إبستمولوجيا لا يكفى لبلوغ اليقين، ذلك بأن التخلى عن الفلسفة الأولى يعنى التخلى عن مطلب بلوغ اليقين وعن نزعة الأسس الإبستمولوجية أيضًا. وهنا تدخل إلى المشهد الفلسفي فكرة نزعة إمكان الخطأ fallibilism التي تقول إن اعتقاداتنا حول العالم ربيها يتبين في نهاية ــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ــ

الأمر أنها خاطئة، وقال بها فلاسفة مثل بيرس وبوبر. ودافع عنهما كمواين أيـضًا عندما قرر أن المذهب الطبيعي ينظر إلى العلم بوصفه بحثًا في الواقع، وأنه عرضة للخطأ ويمكن إصلاحه، ولكن لا شأن له بأي محكمة تتجاوز العلم. ولطالما يشير كواين إلى تشبيه المركب عند أوتمو نيمورات عمدما يمرى أن الفلمسفة والعلم في المركب ذاته، الذي نستطيع أن نجدد بنيانه في البحر بينها نظل عائمين فيه.

وإذا كان المذهب الطبيعي في الإبستمولوجيا قد وجد تأييدًا من فلاسفة مثل ألفن جولدمان، وفريد درتسكي، وديفيد أرمسترونج، ووليم ليكن، ولاري لودان، وسوزان هاك، وبول تشرتشلاند، وغيرهم، فقد صد عنه بعض الفلاسفة في التقليد التحليلي نفسه مثل رايل، وجرايس، وستراوسون، ودميت، وبتنام المتأخر، وأنصار فتجنشتين المعاصرين مثل بيتر هاكر.

وبعد أن أظهر لك الحجج التي قدمها الإبستمولوجيون الطبيعيون لتأييد مذهبهم، وأناقش الانتقادات التي أثارها الخصوم، سوف أقترح موقفًا معتدلاً يتوسط بين طرفين كلاهما مسرف في الرأي. الأول هو المذهب الطبيعي الشوري الذي يقول بضرورة التخلي عن المشكلات والمناهج التقليدية في معالجة الإبستمولوجيا والتحول بدلاً من ذلك إلى المشكلات التي تثيرها الدراسة العلمية للإدراك البشري، وتبني المناهج العلمية وحدها في حل هذه المشكلات. والطرف الثاني هو المذهب الإبستمولوجي النظري في صورته التقليدية والمعاصرة، والذي يبالغ أنصاره في قيمة الذي أدافع عنه، وآمل أن أزيده توضيحًا في مقبل الأيام، هو المذهب الطبيعي الإبستمولوجي المعتدل.

وإذا كان كواين قد ترك أثرًا واضحًا في تفكير ديفيدسون، فإنه قد ترك أثرًا مماثلاً في فلاسفة أصحاب اتجاهات مغايرة لديفيدسون، وخاصة الفلاسفة المشتغلين بالعقل ومبحث الأعصاب والذكاء الاصطناعي، مثل دانيال دينيت وبول تشر تشلاند، وأثنى هؤلاء على رؤية كواين للفلسفة بوصفها متصلة بالعلوم الطبيعية. على أن الفيلسوف الذي حقق حلم كواين هو الأرجنتيني ماريو بونجي الذي أعرض عليك أفكاره، في الفصل الأخير، لأول مرة في العربية.

ويونجي الذي ولد في 21 سبتمبر عام 1919 ولا يزال حيًّا يرزق حتى كتابة هذه السطور في الأسبوع الأول من عام 2018، لا يتحدث عن الفلسفة العلمية من خارج العلم، وإنها هو فيلسوف عالم. كان أستاذًا للفيزياء في الأصل وانشغل بالفلسفة بعد ذلك. شاهده كواين في مؤتمر فلسفي عام 1956 وبعد وقت طويل قال في سيرته الذاتية الوقت في حياتي: كان نجم المؤتمر هو ماريو بونجي. وأشار بوبر في سيرته الذاتية «تساؤل لا ينتهي» إلى أن بونجي واحد من بعض المنشقين المهمين عن تفسير بور وزملاته في كوبنهاجن لنظرية الكم. ويقول نيقولاس ريش في تقريظ ورد على غلاف كتاب بونجي الأخير مارس العلم على ضوء الفلسفة في تقريظ ورد على غلاف كتاب بونجي نفسه على طول السنين بوصفه النصير الأول لفلسفة يشكلها العلم عن الإنسان والمجتمع والطبيعة.

وأنت إذا وضعت محاولة كواين إلى جانب محاولة بونجي، وسلكت سبيلهما في القول إن الفلسفة الحقيقية هي المتأصلة في العلم، كان من الطبيعي أن تنكر الفلسفة القائمة على التأمل وحده أحيانًا، أو المعادية للعلم أحيانًا أخرى، وتعيد النظر في كيفية حل مشكلات الفلسفة لتدرك أنه لا يمكن حلها إلا بالاتصال بالعلم، يستوي في ذلك مشكلات اللغة أو العقل أو حتى الأخلاق. وكان من الطبيعي أيضًا أن تحذو حذو بونجي في هجومه الساحق الماحق على الوجودية، والنسوية، وما بعد الحداثة، على أساس أن فلاسفة هذه الاتجاهات لم يحلوا أية مشكلة فلسفية، ولا تخرج فلسفاتهم عن أن تكون إما عبثية أو تافهة. ولا يرضى عن هذه الفلسفات إلا الذين يجدون رزقهم في تدريسها، أو السذج الذين يرونها عميقة ما دامت عسيرة الفهم، أو الكسالى الذين لا قبل لهم بالمناقشة العقلانية.

ومهما يكن من أمر، فبإنني أرى أن الإبستمولوجيا التأملية الخالصة هي أسطورة. وأن الضرورة المعرفية التي يقتضيها واقع الثقافة العربية المعاصرة هي أن نعرض عن هذه الأسطورة التي بعد عليها العهد، ويصدق عليها قول النابغة الذبياني:

َ أَنْسَتْ خَلاءً وَأَمْسَى أَهْلُهَا احْتَمَلُوْا أَخْنَى عَلَيْهَا الَّذِي أَخْنَى عَلَى لِبِدِ وأسأل الله تعالى أن يتقبل عملي خالصًا لوجهه الكريم، وأن ينفع به كفاء ما بذلت فيه من جهد.

## الفصل الأول 11

## فتجنشتين في اللغة والعقل

"أنا أمارس الفلسفة الآن مشل امرأة عجوز تنضيع دائها شيئًا، وتضطر إلى البحث عنه من جديد: نظارتها حينًا ومفاتيحها حينا".

Ludwig Wittgenstein, On Certainty, p.532.

قتجنشتين فيلسوف غريب عجيب في كل شيء. وسوف تلحظ تلك الغرابة وذلك العجب في فلسفته وفي شخصيته وحياته أيضًا. يرث ثروة طائلة عن أبيه ويتنازل عنها لإخوته ليعيش حياة بسيطة؛ يترك حياة المدن الصاخبة ويبنى لنفسه كوخًا على أحد الشواطئ النائية ليخلو فيه إلى نفسه فترات متفرقة من حياته؛ يعيش وحيدًا إلا إذا زاره الأصدقاء أو سافر معهم، يمارس أعمالاً مختلفة غاية الاختلاف: دارس، وجندي، ومعلم إبتدائي، وبستاني، ومهندس معاري، وأستاذ جامعي. يستقيل من الجامعة ويلوذ بكوخه البعيد. ينتمي الفلاسفة عادة إلى مذاهب واتجاهات، ولكن هيهات أن تجد له مذهبًا واحدًا. يكتب الناس الكتب بالطريقة المألوفة، أما هو فيعبر عن أفكاره في عبارات موجزة تقصر أحيانًا فتراها في أربع كلمات، وتطول أحيانًا فتراها في أربعة سطور. يسعى الفلاسفة إلى صياغة أفكارهم في نسق أو نظرية، أما هو فيقاوم التنظير الفلسفي، ويمثـل حالـة فريدة في تاريخ الفلسفة عندما يبدع فلسفتين مختلفتين اختلافًا بعيدًا إلى درجة أن الفلاسفة قد شطروه شطرين: ڤتجنشتين المبكر وڤتجنشتين المتأخر، وبينهما مرحلة انتقالية. لم يتبع نظامًا تعليميًّا يؤهله للدخول إلى عالم الفلسفة، ومع ذلك لم ينكر أحد نبوغه ومواهبه، بل إن أمارات التفرد ولمحات العبقرية لـترفّ عـلى جبينه، وأحسب أنه خليق بقول المتنبى:

تُعْرَفُ فِي عَبْنِهِ حَقَائِقُهُ كَأَنَّهُ بِالذَّكَاءِ مُخْتَحِلُ

يفر من الفلسفة وتجد الفلسفة في طلبه، فإذا كان بينهما اللقاء تراه يخرج رائعته الأولى رسالة منطقية فلسفية، ثم يهجر الفلسفة عشر سنوات وتجاهد في طلبه، ثم ينكشف هذا الجهاد عن رائعته الثانية بحوث فلسفية. وأريد أن أرسم صورتين تقربان إلى عقلك فهم هذا الفيلسوف. فأما الصورة الأولى فتتألف عناصرها من ملامح حياته وشخصيته، وأما الثانية فتتألف عناصرها من تطور فلسفته وبيان أفكارها الكبرى.

#### 1 - سيرة عبقرية

وُلِدَ لو دقيج قتجنشتين في قيينا في السادس والعشرين من شهر أبريل عام 1889، وتوفي في كيمبردج في التاسع والعشرين من أبريل عام 1951. وكان الابن الأصغر في أسرة تتألف من ثهانية أبناء. وأراد الوالد، الذي عمل مهندسًا بارزًا في صناعة الحديد والصلب، وكان واحدًا من أثرياء النمسا، أن يحيا الأولاد حياة نافعة فاضلة. وبذلت الأم قصارى جهدها في تنمية اليول الثقافية والموسيقية بخاصة لدى أفراد أسرتها، ولم يكن غريبًا أن يكون منزل قتجنشتين قبلة الحياة بخاصة لدى أفراد أسرتها، ولم يكن غريبًا أن يكون منزل فتجنشتين والعقل -------

23

and the second se

الاجتهاعية والثقافية في ڤيينا، وأن يكون من الزائرين الدائمين له كبار الموسيقيين العالميين مثل برامز وماخلر، وأن يصبح أحد أفراد الأسرة، وهو بول، عازف بيان كتب له رافيل وشتراوس كونشيرتات تعزف بيـد واحـدة بعـد أن فقـد يـده في الحرب العالمية الأولى. وكان ڤتجنشتين نفسه صاحب إحساس موسيقي مرهف يتجلى أحيانًا في العزف على المزمار ويتجلى أحيانًا أخرى في التعبير بالـصفير عن قطع موسيقية كاملة من الذاكرة.

أراد الأب أن يتلقى أولاده تعليمًا منزليًّا وفقًا لمنهج دراسي من ابتكاره حتى إذا بلغ الواحد منهم الرابعة عشر انتقل إلى المدرسة الثانوية ليتم تعليمه. ولما حان وقت دخول ڤتجنشتين التعليم المدرسي التحق بمدرسة ثانوية محلية في لينتز، وأنفق فيها ثلاث سنوات، وغادرها في عام 1906 من دون مؤهلات تحقق طموحه للالتحاق بالجامعة ورغبته في الدراسة مع بولتزمان أستاذ الفيزياء في جامعة ڤيينا. وأظهر ڤتجنشتين في طفولته استعدادًا لمهنة والده التي أراد أن يعد لها الأبناء، وتجلى هذا الاستعداد في تركيب آلة لحياكة الملابس. ولذلك أرسله والده الأبناء، وتجلى هذا الاستعداد في تركيب آلة لحياكة الملابس. ولذلك أرسله والده الأبناء، وتجلى هذا الاستعداد في تركيب آلة لحياكة الملابس. ولذلك أرسله والده الأبناء، وتجلى هذا الاستعداد في تركيب آلة لحياكة الملابس. ولذلك أرسله والده بعمول دراسية، وذهب إلى انجلترا في عام 1908، وأنفق الصيف في تجارب الطائرات الشراعية في عطة بحث الطيران الشراعى بالقرب من جلوسوب في وعمل على تصميم محركات نفائية، وأصبح مفتونا برياضيات التصميم، ثم بالرياضيات ذاتها ولم يكن غريبا أن يتجه في آخر الأمر إلى الأسئلة الفلسفية المنية بأسس الرياضيات. وسأل معارف ما الذي يمكن الاطراع عليه في هذا المنه المائية الفسطاليا في هندسة العيران في جامعة مانشستر. وكان المائيوني ذاتها ولم يكن غريبا أن يتجه في آخر الأمر إلى الأسئلة الفلسفية المنفية بأسس الرياضيات. وسأل معارفه ما الذي يمكن الاطراع عليه في هذا المنصوع؟ وكان جوابهم أن اقرأ أصول الرياضيات لبرتاندرسل.

ولم يكن ڤتجنشتين قد تلقى دراسة منتظمة في الفلسفة في هذه السنوات المبكرة. وكانت مطالعاته الفلسفية محدودة للغاية "قرأ العالم بوصفه إرادة وتمثلاً لشوبنهور في صباه، وكانت فلسفته الأولى هي المثالية الإبستمولوجية لـدى شوبنهور " (von Wright 1955: 6) وهي وجهة النظر التي تميز بين العالم كما \_\_\_\_\_\_ اللغة والعلم في الغلسفة الماصرة 25

يبدو (العالم التجريبي أو العالم بوصفه تمثلاً) والعالم كما هو في ذاته (عالم الشيء في ذاته أو العالم بوصفه إرادة) والعالم كما هو في ذاتـه يكـون متاحّـا لنـا عـن طريـق خبراتنا الخاصة بالإرادة.

ولكن كتاب رسل أدخله إلى التطورات الأخيرة التي أسهم بها فريجه ورسل في الفلسفة والمنطق، وكان شغلهما الشاغل هو اشتقاق الرياضيات من مبادئ منطقية أساسية واضحة بذاتها. وفي عام 1911 زار فريجه في ينا في ألمانيا غير أن فريجه نصحه بالذهاب إلى كيمبردج ودراسة أسس الرياضيات مع رسل. وبالفعل وصل إلى كيمبردج في أكتوبر 1912 وَسَجَّلَ نفسه طالبًا. ومع نهاية الفصل الدراسي لم يكن فتجنشتين متأكدًا من متابعة الفلسفة أم مواصلة عمله في علم الطيران. وسأل رسل النصح: "كان مترددًا بين الفلسفة أم مواصلة عمله في ولكن لا أظن. وطلبت منه أن يحضر لي شيئًا مكتوبًا ليساعدني على الحكم". ولكن لا أظن. وطلبت منه أن يحضر لي شيئًا مكتوبًا ليساعدني على الحكم". (Russell, 27 November 1911, in Monk 1990:40)

وعندما طالع رسل ما كتبه فتجنشتين أدرك بوادر تفوقه وَشَجَّعَهُ على مواصلة الفلسفة. وسرعان ما سَجَّلَ نفسه طالبًا، وبعد ذلك طالبًا للدراسات العليا بإشراف رسل. وقضى خمسة فصول دراسية حتى صيف 1913. وخلال ذلك الوقت جعت الصداقة بينه وبين مور وعالم الاقتصاد كينز وآخرين. على أن الشيء الخليق بأن نسجله هنا هو أن هذه الفترة في تقديري أهم فترة في حياة تتجنشتين الفكرية من حيث التكوين، ذلك لأنه قد ناقش المنطق والفلسفة مع رسل مناقشة عميقة ظهر منها أمران: أما أولهما فهو تقدير رسل لنبوغ فتجنشتين وقال في ذلك الوقت في خطاب مكتوب: "إنه أبرع شخص قابلته بعد مور"، وأما ثانيهما فهو أن العلاقة بين رسل وقتجنشتين سرعان ما توقفت عن أن تكون علاقة معلم وتلميذ. (انظر في العلاقة بين رسل وقتجنشتين رسل وقتجنشين.

والده في عام 1913 وَرِثَ عنه ثروة كبيرة تنازل عنها لإخوته، وأحس بأن عمل الفلسفى يتطلب العزلة؛ فعاد إلى النرويج بمفرده. وفى ركن هادئ بعيد من مزرعة بالقرب من سكولدين بنى لنفسه كوخًا وبقي هناك حتى صيف 1914 وَكَرَّسَ وقته للبحث في المنطق. وفي أبريل زاره مور وأخذ منه سلسلة من الملاحظات حول المنطق.

وعندما أرسلت الحرب العالمية الأولى نذرها إلى الأرض في أغسطس 1914 تطوَّع قتجنشتين في الجيش الإمبراطورى، وعمل ميكانيكيًّا مع وحدة المدفعية في الجبهة الشرقية ثم في الجبهة الجنوبية. وواصل العمل في الفلسفة. ونشرت فيها بعد الملاحظات الفلسفية التي سَجَّلَهَا خلال العامين الأولين للحرب بعنوان المذكرات 1914 – 1916. صحيح أن المنطق كان مادة هذه اليوميات، ولكن موضوعاتها تنوعت فيها بعد، فنراه يتحدث عن مسائل الأخلاق والجهال، ويتساءل ما الذي أعرفه عن الله والهدف من الحياة؟ (NB:72). وكتب عن الضمير الجيد والسيئ، وطبيعة السعادة والخطيئة ونحو ذلك.

التحق ڤتجنشتين بفوج مدفعى في التيرول في الجبهة الجنوبية في وقت مبكر من عام 1918، وعندما انهار الجيش النمساوي المجري وقع ڤتجنشتين أسيرًا مع عدد كبير في يد الإيطاليين. وظل أسيرًا بالقرب من مونت كاسينو حتى وقت متأخر من عام 1919. وعندما وقع أسيرًا كان يحمل في حقيبة ظهره مخطوط كتابه رسالة منطقية فلسفية، وهو اسم اقترحه مور محاكاة لكتاب سبينوزا رسالة لاهوتية سياسية.

والشيء المحقق أن سنوات الحرب قد أثرت في شخصية ڤتجنشتين أعظم الأثر، وأحدثت تغييرًا شديدًا في رؤيته للحياة وعلاقته بالناس. ولـذلك نرا يكتب إلى صديقه بول إنجلهان في هذه الفترة: "تغيرت علاقتي بالناس تغيرًا غريبًا. فها كان صوابًا عندما التقينا هو الآن خطأ تمامًا، وأنا في يأس تام" (25: Engelman 1967).

ــــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ــــــ

27

ولم يستطع الباحثون في شخصية قتجنشتين تبين أسباب هذا التغير بوضوح. "فأنت تستطيع أن تربطه بواقعة أنه حصل على تقرير تولستوي عن الأناجيل-الأثاجيل بإيجاز – عندما كان في الجبهة الشرقية خلال النصف الأول من عام 2 19 1. وأنه قرأ هذا التقرير وتأثر به تأثرًا عميقًا. ونستطيع أن نرى أيضًا أن قسوة حياة الجيش وبساطتها كانت ملائمة لشخصيته، فقد كشف عن آثار رغبته في الزهد قبل الحرب، كها أوحت عزلته في النرويج، ولعل خبرة عادات الجيش قد دعمت لذيه هذا الميل. ومهما يكن من أمر، فإن خطابات قتجنشتين ومحادثاته المسجلة تثبت أنه كان يحس إحساسًا غامضًا بها اعتبره إثمًا خاصًا. وكان من نتيجة تجنشتين، فالشيء المحق أنه عندما غامن بها اعتبره إثمًا خاصًا. وكان من نتيجة أصبح بصورة واضحة شخصًا غير عادي، بل غريب الأطوار وسريع الغضب في غالب الأمر. وهكذا كانت سنواته الأخيرة كما يصفها كبار كتاب سيرته الذاتية (5: Grayling 1988).

بعد أن أتم فتجنشتين العمل في الرسالة تخيل أنه قد حل كل المشكلات الفلسفية وأنه في حاجة إلى عمل آخر، وعندما كان في الأسر قرر أن يشتغل معلمًا مدرسيًّا، وبعد انتهاء الحرب تلقى مقررًا لمدة عام للتدريس في المدارس الابتدائية، واستهل هذا العمل في خريف عام 1920. واستمر فيه حتى عام 1926 وكان ذلك في ثلاث قرى تقع على الهضاب الجنوبية من النمسا. وفي هذه الأماكن الثلاثة ظهر خلاف بين فتجنشتين وأولياء الأمور، ولعل هذا الخلاف يعود إلى صرامة فتجنشتين وطريقته الحادة في تأديب التلاميذ، وبعد أن دافع عن موقف استقال وعاد إلى فيينا.

على أن إخفاق ڤتجنشتين في مهنة التعليم أوقع في نفسه حزنًا شديدًا، وجعله يعمل بستانيًّا في دير خارج ڤيينا. وحدث أمران أنقذاه من هذا اليأس التـام. فأمـا أولهما فهو أنه انهمك في تصميم وبناء منزل لإحـدى أخواتـه. وأمـا ثـانيهما فهـو مقابلته لبعض أعضاء جماعة ڤيينا. وفيها يتعلق ببناء المنـزل عمـل في بـادئ الأمـر بمساعدة صديقه إنجليان، ثم تحمَّل بعد ذلك التوجيه الكامل. وجاء البناء بأسلوب حديث. وكان موضع إعجاب من بعض الناس، والشيء اللافت للنظر هو إدراك الصلة بين بناء الرسالة وبناء المنزل، فها هي أخته الصغرى تقول إنه منطق يدور في منزل وليس مسكنًا بشريًّا، وها هو تلميذه ڤون رايت يقول: كان للمنزل جمال ساكن مثل الرسالة.

وفى الوقت الذي كان فيه فتجنشتين مشغولاً بالعمل في بناء منزل أخته، التفت جماعة من الفلاسفة والعلماء حول مورتس شليك في جامعة ڤيينا من أجل تقديم تناول وضعى لمشكلات الفلسفة ووضع رؤية علمية جديدة للعالم، وتكوَّنت ما يعرف باسم دائرة ڤيينا التي تطورت فيها بعد إلى الوضعية المنطقية. وعندما ناقش أعضاء الدائرة رسالة ڤتجنشتين، وَجَّهوا إليه الـدعوة لحضور اجتهاعتهم غير أنه رغب عن الذهاب إليهم. ولم ينجح شليك في جذب ڤتجنشتين إلى أن يكون عضوًا في الدائرة، ووافق على مقابلة وفد مفوض منهم، وبالفعل تناقش مع شيلك وڤايزمان وكارناب. واستمرت هذه اللقاءات حتى نهاية عام عينا لسنوات عديدة بعد ذلك أثناء العطلات، ونشر ڤايزمان هذه المحادثات المتأخرة في كتاب بعنوان فتجنشتين ودائرة فيينا، وفيه بيان لتطور أفكار ڤتجنشتين في الأعوام من 1929 حتى 1932.

وترتب على مناقشة ثتجنشتين وأعضاء دائرة ثيينا جملة نتائج مهمة، حسبي أن أشير إلى نتيجتين. الأولى أنها جعلت ثتجنشتين يعيد النظر في الرسالة، ويدرك أنها لم تحل المشكلات الرئيسة في الفلسفة تمامًا كما زعمت. وأنها تنطوي على بعض النقائص ويلفها الغموض، وكان من نتيجة ذلك أن خطرت له أفكار جديدة تتعارض مع أفكاره الأولى تعارضًا شديدًا. والنتيجة الأخرى هي عودته إلى كيمبردج في عام 1929 وعنايته بفلسفة الرياضيات على وجه الخصوص وتقدّم بالرسالة للحصول على درجة الدكتوراه في الفلسفة بإشراف رامرى (1903 – 1930) وفحصها رسل ومور. وكتب مور أن الرسالة عمل عبقرى. النذ والعلم في الفلسفة المامرة الفامرة

24

وأراد فتجنشتين أن يحصل على وظيفة في كيمبردج، فتقدم بطلب للزمالة في كلية ترينيتي مدتها خمس سنوات، وقدَّم لرسل عملاً مكتوبًا على الآلة الكاتبة يحمل الآن عنوان ملاحظات فلسفية، ويهتم بأسئلة التمثيل والمعنى، ويركز أكثر ما يركز على فلسفة الرياضيات ومعنى القضايا الرياضية وطبيعة الـدليل واللاتناهى في الرياضيات. وكتب رسل تقريرًا عن هذا العمل جاء فيه: "إن النظريات المتضمنة في هذا العمل الجديد لمتجنشتين غير مسبوقة وأصيلة للغاية، ولا شك في أنها مهمة" (WIC:183). وأقبل فتجنشتين على عمله الأكاديمي والفلسفي بشيء من النشاط، وكتب بغزارة في هذه الفترة. ودفعه إعجاب بالتعاليم الأخلاقية عند تولستوى والاستبصارات الروحية عند دوستويفسكي إلى تعلم الروسية وزيارة الاتحاد السوفيتي في عام 1935 ولم يلبث هناك طويلاً كما كان يعتزم، وانتقبل إلى كوخه في النرويج. وبعد عام عاد إلى كيمبردج وتولى أستاذية الفلسفة خلفًا لمور في فبراير 1939، وحصل في يونيو على الجنسية البريطانية.

وعندما أرسلت الحرب العالمية الثانية نذرها إلى الأرض، عمل بوابًا في مستشفى جاى في لندن. وبعد ذلك مساعدًا فنيًّا في مستشفى فكتوريا الملكي في نيوكاسل. وعاد إلى كيمبردج ليحاضر على مدار سنتين غلب عليهما القلق والضيق من رتابة الحياة الأكاديمية وعدم الشعور بالحرية. وفي نهاية 1947 استقال من كرسي الأستاذية، وذهب إلى مزرعة بالريف الأيرلندي ثم انتقل إلى كوخ على شاطئ جالواي، ونظرًا لأن صحته لم تحتمل الجو البارد على الشاطئ قضى الشتاء في فندق في دبلن. وبرغم أن صحته ازدادت ضعفًا، فقد واصل العمل في الموضوعات التي شغلته في هذه الفترة وبخاصة في فلسفة علم النفس والإبستمولوجيا، وأكمل كتابه بحوث فلسفية. وبعد زيارة قصيرة إلى الولايات المتحدة في عام 1949 اكتشف أنه مصاب بسرطان البروستاتا.

وعندما عَبَّرَ عن خوف من أن يقضي أيامه الأخيرة في مستشفى، دعاه طبيبه المعالج الدكتور إدوارد بيفان إلى منزله. وقضى ڤتجنشتين الشهرين الأخيرين من حياته ضيفًا على منزل هذا الطبيب الكريم في كيمبر دج. وفى 29 أبريل 1951 في ------

ليلته الأخيرة وقبل أن يفقد الوعي، أخبرته زوجة الطبيب أن الأصدقاء في طريقهم إلى رؤيته. فقال لها: "قولي لهم لقد عشت حياة رائعة!"، وكما يموت الناس مات. نشر فتجنشتين في حياته كتابًا واحدًا هو الرسالة 1921 ومقالة وأحدة هي "بعض الملاحظات على الصورة المنطقية" 1929، وبعد وفاته نشرت مجموعة من كتبه ويومياته وملاحظاته ومحادثاته، من أبرزها: 1- بحوث فلسفية. 2- الكتابان الأزرق والبني. 3 - النحو الفلسفي. 4- ملاحظات فلسفية. 5- مناسبات فلسفية. 6- المذكرات 1916- 1914. 7- ملاحظات على اللون. 8- الكتابات الأخيرة في فلسفة علم النفس، المجلد الأول والثاني. 9- ملاحظات على فلسفة علم النفس، المجلد الأول والثاني. 10 - محاضرات فتجنشتين في أسس الرياضيات. 11 - محاضرات ڤتجنشتين : كيمبردج 1932 - 1930. 12 - محاضرات قتجنشتين: كيمبردج 1935 - 1932. 13- ملاحظات على أسس الرياضيات. 14- قصاصات. 15 - في اليقين. 

16- ڤتجنشتين في كيمبردج : خطابات وملفات 1951-1911. 17- لودفيج ڤتجنشتين ودائرة ڤيينا: محادثات سجلها فريدريش ڤايزمان.

31

وكتابات ڤتجنشتين عسيرة الفهم حتى على الفلاسفة، ولـذلك تـذهب العقول في فهمها مذاهب شتى. وبـرغم هـذا لا تخلو قراءتهـا مـن متعـة عقليـة وذوقية، ويضع أفكاره أحيانًا في صـورة الحكم والأقـوال المـأثورة. وإذا كانـت فلسفته المبكرة يغلب عليها العبارات التقريرية القطعية، فإن فلسفته المتأخرة تميل إلى أسلوب الحوار المتخيل، وتلجأ إلى التشبيه والاستعارة. وها هي بعض الأمثلة لعباراته الموجزة:

الإرادة هي موقف الذات من العالم (NB. p.87).

\_ الفصل الأول: فتجنشتين في اللغة والعقل ـــــــ

Constant of the lot of the lot of the

ـــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ



- ALC: 1

### -2 فلسفة اللغة

1-2 نظرية الصورة في المعنى

"قام الشعب المصري بثورة في 25 يناير" عبارة صادقة، "لم يقم السُعب المصرى بثورة في 25 يناير 2011" عبارة كاذبة، "المصري السمعب يقم لم 25 في 2011 يناير " كليات لا صادقة ولا كاذبة. ما الذي يفسر هذا الاختلاف بين ما يمكن أن نقوله وما لا يمكن أن نقوله؟ هذا السؤال يأخذنا إلى سؤال عام: كيف تعمل اللغة؟ أراد ڤتجنشتين من تأليف الرسالة أن يحقق هدفًا رئيسًا أشار إليه في المقدمة ألا وهو حل مشكلات الفلسفة من خلال فهم الطريقة التبي تعمل بها اللغة "إنه كتاب يعالج مشكلات الفلسفة، ويوضح - فيها أعتقد - أن الذي دَعَـا إلى إثارة هذه المشكلات هو أن منطق لغتنا يُسَاء فهمه" (4 - TLP, pp. 3). وتوضيح منطق اللغة يمثل قاسمًا مشتركًا بين فلسفة فتجنشتين المبكرة والمتأخرة برغم اختلاف آرائه في هذا التوضيح. ومشكلات الفلسفة ليست تجريبية كما هـو الحال مع العلوم الطبيعية، وإنها هي مشكلات مفهومية ومنطقية. وتدور في غالب الأمر حول المعرفة، والواقع، والعقبل، واللغة والمعنبي، والقيم الأخلاقية والجمالية. وتاريخ الفلسفة شاهد على أن الفلاسفة يسهمون بنظريات في هذه الموضوعات. ولكن ڤتجنشتين يري أن مهمة الفلسفة ليس بناء نظريـات، وإنـما توضيح طبيعة تفكيرنا في هـذه الموضـوعات. وَعَـبَّرَ ڤتجنـشتين عـن أفكـاره في الرسالة في شكل سبع دعاوى أساسية هي: 1- العالم هو كل ما هنالك. 2 إن ما هو هنالك، أي الواقعة، هو وجود حالات الواقع. 3- الفكر صورة منطقية للوقائع. 4- الفكر هو القضية ذات المعنى.

5- القضية دالة صدق للقضايا الأولية.

ـــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

6- الصورة العامة لدالة الصدق هي (ق،غ، ن (غ)). هـذه هـي الـصورة ا العامة للقضية.

35

7- إن ما لا يستطيع المرء أن يتحدث عنه، لابد من أن يصمت عنه.

ويدور معظم الكتاب حول تعليقات على كمل دعوى من هذه المدعاوى الست الأولى، وتأتي الدعوى السابعة لتمثل قولاً نهائيًّا بملا تعليق. الموضوع الأساسي الذي يشغل الرسالة هو اللغة والعمالم والعلاقة بينهما، شم تماتى موضوعات أخرى تدور في فلك هذا الموضوع الأساسي وتلزم عنه من قبيل طبيعة المنطق والصورة المنطقية وهدف الفلسفة ومسائل الأخلاق والدين والحياة.

ينطلق تحليل فتجنشتين في الرسالة في خطين متوازيين يعشل أحدهما تحليس العالم ويمثل الآخر تحليل اللغة. والعالم له بنية واللغة لها بنية أيـضًا. إذا نظرنا إلى بنية العالم، نجد أن العالم عبارة عن مجموعة من الوقائع، وتتألف الوقائع من حالات الواقع، وتتألف حالات الواقع من أشياء. وإذا نظرنا إلى بنية اللغة، نجد أن اللغة هي مجموع القضايا، وتتألف القضايا من قضايا أولية، وتتكون القيضايا الأولية من أسهاء. وإذا كان تحليل العالم قد انتهى إلى أشياء، وانتهى تحليل اللغة إلى أسهاء. فما العلاقية بين اللغية والعبالم، أو قبل بين الأسباء والأشياء؟ جبواب قتجنشتين بصورة عامة أن اللغة صورة للعالم. والاسم الوارد في القيضية يمثل الشيء في الواقعة، والعلاقة بين الاسم والشيء هي علاقة واحد بواحد، وهـذا الجواب أصبح يعرف باسم نظرية المصورة في المعنى picture theory of meaning، مع ملاحظة أن ڤتجنشتين يقاوم بناء نظريات فلسفية كما أسلفنا. وتقدم الرسالة تقريرًا عن التمثيل بصفة عامة. ويكمن جوهر اللغة في تمثيل الطريقة التي توجد بها الأشياء في الواقع. يكون التمثيل ممكنًا من خلال الاتفاق في الصورة بين ما يمثل أي القضية وما يتم تمثيله أي الواقعة. .(TLP, 2.1) إننا نكون لأنفسنا صورا للوقائع

· الفصل الأول: فتجنشتين في اللغة والمقل ....

#### .(TLP, 2.12)

الصورة نموذج للواقع

ويجوز الاعتراض بأن القضية ليست صورة للواقعة؛ لأن المصور العادية، الصور الضوئية والزيتية، تبدو مثلما تصوره على حين لا تبدو القضية مثل الواقعة. والرد على هذا الاعتراض أن قتجنشتين لا يقصد أن تكون القضية صورة عادية للواقعة، وإنها صورة منطقية. ولكي تكون القضية صورة منطقية لواقعة لابد من توافر عدة شروط منها: (صلاح إسهاعيل 1993 : 79)

1 - يجب أن تكون للقضية بنية مماثلة لبنية الواقعة.

 2- يجب أن ترتبط عناصر البنية المنطقية للقضية بالطريقة التي ترتبط بها عناصر الواقعة.

3- ايجب أن يناظر كل عنصر من عناصر القضية عنصرًا من عناصر الواقعة.

ويرى ثتجنشتين أن معنى القضية هو الواقعة التي تصورها. والقضايا أو الأفكار الوحيدة ذات المعنى هي التي تكون صورًا للواقع. والقضايا التي تصور الواقع هي قضايا العلم الطبيعي. وأي خطاب غير الخطاب الواقعي الذي يقدمه العلم الطبيعي لا يملك معنى ما دام أنه لا يقع داخل عالم الوقائع ولا يصور شيئًا. والنتيجة الخطيرة التي تترتب على هذا أن قضايا الفلسفة والمنطق ستكون خالية من المعنى لأنها ليست قضايا واقعية. وبعبارة أخرى، ماذا نفعل بكلام ثتجنشتين عن الوقائع، وحالات الواقع، والأشياء، والقضايا، والأسماء؟ ماذا نحن صانعون بمسائل الأخلاق والدين والحياة؟ كان ثتجنشتين على وعي بهذه المشكلة. ولذلك نراه يقرر:

ليست الفلسفة علمًا من العلوم الطبيعية (TLP, 4.111). تهدف الفلسفة إلى التوضيح المنطقي للأفكار . الفلسفة ليست نظرية وإنها فاعلية . ويتألف العمل الفلسفسي بمصورة جوهرية من توضيحات (TLP, 4412).

······ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ----

مهمة الفلسفة إذن هي توضيح الفكر واللغة. ولكن السؤال لا يـزال مطروحًا: هل ينكر ڤتجنشتين أن تكون قضايا الرسالة قضايا فلسفية؟ وهـل أراد بهذه القضايا أن تكون مجرد توضيحات؟ الجواب لديه:

تصلح قضاياى كتوضيحات بالطريقة التالية: إن أي شخص يفهمني يدرك في نهاية الأمر أنها خالية من المعنى، وذلك عندما استعملها – كدرجات – للصعود إلى ما بعدها (وإذا جاز التعبير قل يجب أن يلقى بالسلم بعيدًا بعد أن يكون قد صعد عليه). ويجب عليه أن يعلو على هذه القضايا، وعندئذ سوف يرى العالم على نحو صحيح (TLP, 6.54).

على أن آراء قتجنشتين تركت الفلاسفة والباحثين في حيرة وذهبوا في تفسيرها مذاهب شتى، وخاصة عندما يتعلق الأمر بمسائل القيمة. إذا كان العالم في رأي قتجنشتين عبارة عن مجموعة من الوقائع، فلا توجد في العالم قيمة. ولذلك يقول إن "معنى العالم يجب أن يقع خارج العالم" (TLP, 641). وما دامت المسائل الأخلاقية والجمالية والصوفية تقع خارج العالم، فلن يكون في مقدور العلم والمجلاقية والجمالية والصوفية تقع خارج العالم، فلن يكون في مقدور العلم في الحياة الإنسانية. وسوف نواجهها في صمت؛ لأن "ما لا يستطيع المرء أن يتحدث عنه، لابد من أن يصمت عنه" (TLP, 7). ولكن هذه المسائل القيمة والأخلاق منفصلة عن العالم هكذا؟ هناك مَن يخالف قتجنشتين في الرأي ويرى أن هناك حقائق تتعلق بوجود الأشياء وتحدث اختلافًا في أفعالنا ومارستنا اليومية. وعندما يقول "عش سعيدًا!" (NB, p. 78) فإن السعادة لا يمكن أن

والشيء المحقق أن الرسالة قامت بدور مهم في تاريخ الفلسفة التحليلية (انظر عزمي إسلام 341:1976 وما بعدها)، ذلك بأنها قدمت التحول اللغوي linguistic turn في الفلسفة في ستة جوانب: الأول أنها تعين حدود التفكير عن طريق تعيين حدود اللغة، أي وضع الحدود بين المعنى واللامعنى. وهذا يسضع

\_ الفصل الأول: قتجنشتين في اللغة والمقل \_\_\_\_

اللغة في مركز البحث الفلسفي. الثاني، المهمة الإيجابية للفلسفة هي التحليل المنطقي للأفكار عن طريق التحليل المنطقي اللغوي للقيضايا. الثالث، المهمة السلبية للفلسفة هى إثبات عدم شرعية التقارير الميتافيزيقية عن طريق إثبات كيف أن الجمل المتهمة بعدم الشرعية تتجاوز حدود المعنبي. الرابع، حاولت الرسالة توضيح الطبيعة الجوهرية للعلامة القضوية عن طريق توضيح الصورة القضوية العامة. الخامس، البحث المنطقي للظواهر عن طريق توضيح صورها المنطقية. السادس، وهو الإنجاز الأعظم للكتـاب، كما رأتـه دائـرة ڤيينـا، هــو توضيح طبيعة الحقيقة المنطقية، أعنى تصويرها بوصفها تحصيلاً حاصلاً (Hacker, 1996: 37-38 and Hacker 2001: 76). "إن العلامة المميزة للقضايا المنطقية هي أن المرء يستطيع أن يدرك أنها صادقة من الرمز وحده، وهذه الحقيقة تحوي في ذاتها كل فلسفة المنطق". (TLP 6.113). وتعبير التحول اللغوي وضعه جوستاف برجمان في مراجعته لكتاب ستراوسون الأفراد، وظهرت هـذه المراجعة في مجلة الفلسفة بعنوان أنطولوجيـا ستراوسـون في عـام 1960، وأعيـد نشرها في كتاب برجمان **المنطق والواقع** عام 1964. ولكن هذا التعبير صار شعارًا يميز الفلسفة التحليلية في عام 1967 عندما استخدمه ريتشارد رورتي لكتـاب حرره بعنوان التحول اللغوى: مقالات حالية في المنهج الفلسفي، ويحوى 37 مقالة في الفلسفة التحليلية.

### 2-2 نظرية الاستعمال في المعنى

بعد أن أتم ڤتجنشتين الرسالة ظن أنه قد حل كل مشكلات الفلسفة، وأنه ليس في حاجة إلى عمل فلسفى آخر؛ ولذلك انصرف عنها ظاهريًّا على الأقل لمدة عشر سنوات. وعندما عاد إلى الفلسفة في كيمبردج عام 1929، بدأ مرحلة جديدة من النشاط الفكري كتب خلالها بغزارة وسعى إلى تصحيح ما أدرك أنه أخطاء في الرسالة، وامتدت هذه الفترة التي تسمى بالمرحلة الانتقالية حتى عام 1936، وهي تجمع عناصر من فلسفته المبكرة إلى جانب عناصر من فلسفته

المتأخرة، ولكنها كانت تجد في تخليها عن بعض أفكاره المبكرة بقـدر مـا تجاهـد في بسط أفكاره الجديدة. وعلى هذا النحو يقسّم الباحثون مراحل تطـوّر قتجنـشتين إلى ثلاث هي:

39

- 1- ڤتجنشتين المبكر (1914-1930).
- 2- قتجنشتين المتوسط (المرحلة الانتقالية 1930-1936).
  - -3 قتجنشتين المتأخر (1936 1951).

كتب فتجنشتين في المرحلة الانتقالية بعض المخطوطات مشل ملاحظات فلسفية والنحو الفلسفي وأملى على طلابه نصين من عام 1933 حتى عام 1935 هما الكتابان الأزرق والبني، وسمى كل كتاب منهما هكذا بسبب لون جلدته. وعلى حين يوجد تشابه كبير بين الكتاب الأزرق والقسم الأول من النحو الفلسفي، نجد أن الكتاب البني يقترب في مضمونه من بحوث فلسفية، وتستطيع أن تقول إنه يمثل المسودة للبحوث.

والشيء الذي لا شك فيه أن تصور فتجنشتين لكيفية عمل اللغة أصابه تغير كبير في هذه الفترة الانتقالية. كانت الرسالة تؤكد أن اللغة ذات ماهية فريدة قابلة للاكتشاف، ولها منطق تحتي وحيد يمكن تفسيره عن طريق تحليل بنية اللغة والعالم ووصف العلاقة بينهيا على النحو الذي عرضناه آنفًا. ولكن فتجنشتين بدأ في رفض هذه الفكرة قائلاً لا يوجد منطق وحيد للغة بل توجد أنواع كثيرة، وليس للغة ماهية واحدة، وإنها هناك ممارسات لغوية مختلفة ومشروعة ولكل ممارسة منطقها الخاص. وليست اللغة وحدة تملك تحت مظاهرها السطحية وألعاب اللغة كثيرة ومنوعة، ولا يكمن المعنى في علاقة التصوير بين القضية والواقعة أو علاقة الإشارة أو التمثيل بين الكلمة والشيء، وإنها معنى الكلمة هـ استعمالها في اللغة. وعلى هذا النحو يقتر ما تشبه ممارسة اللعبة، والواقعة أو علاقة الإشارة أو التمثيل بين الكلمة والشيء، وإنها معنى الكلمة هـ والمواقعة أو علاقة الإشارة أو التمثيل بين الكلمة والشيء، وإنها معنى الكلمة هـ استعمالها في اللغة. وعلى هذا النحو يقدًم فتجنشتين أفكارًا جديدة في معالجته المتعمالية في مليعتها ألعاب اللغة وتشابه العائلة، وبدلاً من نظرية

ـ الفصل الأول: فتجنشتين في اللغة والمقل ــــــــ

الصورة في المعنى تأتى نظرية الاستعمال في المعنى. وبالإضافة إلى ذلك قبإن اللغة ليست شيئًا كاملاً ومستقلاً يمكن بحثه بمعزل عن الاعتبارات الأخرى في الحياة البشرية، وإنها الصواب أن اللغة تدخل في نسيج الوجود البشرى وتتخـذ كشرة مضامينها ومعانيها من خلال استعمالاتنا المختلفة وتعاملاتنا مع غيرنا ومع العالم.

ومن نافلة القول أن اللغة ليست شيئًا واحدًا متهائلاً ولا تؤدي وظيفة واحدة فحسب، وإنها تؤدي وظائف كثيرة ومختلفة. فنحن نستعمل اللغة للتعبير عن المشاعر والانفعالات، والوصف، والتقرير، والإخبار، والإثبات، والإنكار، والتخمين، وطرح الأسئلة وإصدار الأوامر، وقص القصص، والتمثيل والغناء، والشكر والتحية، والتحذير، والتوسل والدعاء، وهلمَّ جرًّا. وكل ممارسة من هذه الألعاب اللغوية هي جزء من الفاعلية الاجتهاعية أو من صورة الحياة هذه الألعاب اللغة جزء من الفاعلية الاجتهاعية أو من صورة الحياة القائلة إن تكلم اللغة جزء من فاعلية، أو من صورة الحياة.

والمفهوم الذي كتب له الذيوع الفلسفي من بين مفاهيم فتجنشتين المتأخرة هو لعبة اللغة. وعندما قارن فتجنشتين اللغة بالألعاب أراد أن يلفت انتباهنا إلى وجود تماثلات منوعة بين اللغة والألعاب. وكان الهدف الأساسي هو إثبات أن اللغة فاعلية محكومة بقواعد. وعلى خلاف نموذج الحساب الذي ظهر في الرسالة فإن هذا الاستشهاد بالقواعد لا يعتبر اللغة نسقًا من القواعد الدقيقة والصارمة، وإنها يهدف إلى توضيح مفهوم مختلف عن العلاقة بين القواعد التي تحكم عمل وإنها يهدف إلى توضيح مفهوم مختلف عن العلاقة بين القواعد التي تحكم عمل تتجنشتين أن اللغة مثل الألعاب لها قواعد تشكلها. والقواعد التي تحكم عمل الكلمة تحدد معناها. ومعنى الكلمة يتم تعلمه من خلال استعهالها بالطريقة التي يتعلم بها الشطرنج من خلال فهم كيفية تحريك القطع. ويتم التفكير في القضية القضية هو دورها في اللغة وتستمد معناها من اللعبة التي هي جزء منها. ومعنى القضية هو دورها في اللغة والألعاب ليست في حاجة إلى امتلاك هدف يكون نعربيل اللعبة هو أن اللغة والألعاب ليست في حاجة إلى امتلاك هدف يكون خارجيًا عنها. على سبيل المثال، ليس للعبة الشطرنج هدف يقع خارج مارسة حارجيًا عنها. على سبيل المثال، ليس للعبة الشطرنج هدف يقى خارج مارسة اللعبة. وبهذا المعنى يمكن أن تكـــون اللغــة والألعـاب فاعليـات مـستقلــة (PG, p. 184 and Z§320).

وألعاب اللغة هي أيضًا منهج من المناهج التي اصطنعها فتجنشتين للعلاج الفلسفى. ذلك بأنه اعتقد في البحوث أن ألعاب اللغة يمكن أن توضح لغتنا وتلقي عليها أضواء شارحة عن طريق بيان التهاثلات والاختلافات فيها بينها. على سبيل المثال، سبب المشكلات الفلسفية هو استخدام الكلهات في لعبة لغة وفقًا لقواعد لعبة لغة أخرى. ويمكن أن تساعد ألعاب اللغة المبتكرة في تبديد هذا اللبس لأنها أظهرت أنواع الاستعمال اللغوي الذي يشير هذه الصعوبات (Addis 2006: 71).

وبالإضافة إلى تشبيه ألعاب اللغة يقدم فتجنشتين تشبيهًا آخر هو الأداة. فاللغة فاعلية تعتمد على استعمال الكلمات بوصفها أدوات. ويريد من تشبيه الأداة أن يلفت أنظارنا إلى تنوع استعمال الكلمات مثلما تتنوع وظائف الأدوات. يقول: "تأمل الأدوات الموجودة في صندوق العدد: توجد مطرقة، وكماشة، ومنشار، ومفك، ومسطرة، ووعاء الغراء، وغراء، ومسامير ومسامير قلاووظ، تجد أن وظائف الكلمات تتنوع مثلما تتنوع وظائف هذه الأشياء" (PI, 11).

والحق أن هناك علاقة وثيقة بين مفاهيم لعبة اللغة والأداة وصورة الحياة وتشابه العائلة واتباع القاعدة والفهم والمعنى والاستعمال. يقول فتجنشتين: تأمل الأحداث التي نسميها الألعاب: الألعاب ذات اللوحة الخشبية وألعاب الكرة والألعاب الأولمبية، ونحو ذلك، ما القاسم المشترك بينها؟ لا تقل: يجب أن يوجد شيء مشترك أو أنها لن تسمى بالألعاب، ولكن انظر ولاحظ. ولن نشاهد شيئًا مشتركًا بينها جيعًا، وإنها ستشاهد تماثلات وعلاقات تتداخل وتتشابك "ولا أستطيع التفكير في تعبير يصف هذه التماثلات أفضل من تشابهات العائلة family العيون، وطريقة المشي، والمزاج، وهلمَّ جرًّا، تتداخل وتتشابك. ولون العيون، وطريقة المشي، والمزاج، وهلمَّ جرًّا، تتداخل وتتشابك العرون وسوف أقول إن الألعاب تكون عائلة" (PI, 66-7).

. الغصبل الأول: فتجنشتين في اللغة والعقل ــــــ

ولكى يتضح رأي قتجنشتين في أن المعنى هو الاستعمال يجب أن ندرك رأي في العلاقة بين المعنى والفهم ووجهة نظره القائلة إن الفهم ليس حالة أو عملية داخلية، وإنها هو تمكن من تكنيك (أي طريقة عمل) وأن التكنيك يكمن في اتباع القواعد لاستعمال الكلمات والعبارات. وفي ذلك يقول: "أن تفهم معنى كلمية هو أن تفهم لغة، وأن تفهم معنى لغة هو أن تتمكن من طريقة عمل (تكنيك) خاصة وخفية، وإنها هو فاعلية داخلية، وإنها هو قدرة عملية، والفهم ليس عملية خاصة وخفية، وإنها هو فاعلية مشتركة بين الناس وعلنية. وإذا كان الفهم يعني معرفة كيفية عمل الأشياء، فإن فهم اللغة يعني معرفة كيفية النا الفهم يعني

وإذا شئت أن تلخص العلاقات بين أفكار المعنى والفهم والاستعهال والقواعد، تستطيع أن تقول إن معنى التعبير هو ما نفهمه عندما نفهم هذا التعبير. ويكمن الفهم في معرفة استعهال التعبير خلال مجموَّعة منوعة من ألعاب اللغة التي يظهر فيها. ومعرفة استعهال التعبير هي امتلاك لقدرة: قدرة على اتباع قواعد استعهاله في هذه الألعاب اللغوية المختلفة. واتباع القاعدة ليس عملية داخلية ملغزة لفهم شيء ما مثل الحساب الذي يفرض بصورة موضوعية معايير الصحة؛ وإنها هي بالأحرى ممارسة مجسدة في أعراف المجتمع واتفاقياته، ومن حيث هي معايير الصحة، ولكنها تقوم بذلك لأنها تتأسس على اتفاقياته، ومن حيث هي اتباعًا صحيحًا يعني العمل وفقًا للمهارسات المؤسسة في المجتمع. ونحن نكتسب القدرة على استعهال التعبيرات، أي اتباع القواعد بالفعل بالإرشاد وتقدم معايير الصحة، ولكنها تقوم بذلك لأنها تتأسس على اتفاق؛ إذ إن اتباع القاعدة اتباعًا صحيحًا يعني العمل وفقًا للمهارسات المؤسسة في المجتمع. ونحن نكتسب معاير القدرة على استعهال التعبيرات، أي اتباع القواعد لاستعهاما، عن طريق التدريب القدرة على استعهال التعبيرات، أي اتباع القواعد لاستعهاما، عن طريق التدريب ومفنا أعضاء في هذا المجتمع. (82 الاستهام)

1

)

2)

الصدق على جمل فعلية. وها هنا قياس مع الخنفساء في الصندوق: إذا كنا لا نملك طريقة لمعرفة نوع الشيء الذي نسميه خنفساء، فإن كلمة "خنفساء" لا يمكن أن تؤدي أي دور في اللغة. وإذا أردنا أن نكتشف ما يعادل مفهومنا للصدق، فلابـد من أن نبحث الدور الذي تؤديه صفة الصدق في خطابنا. ولابـد من أن نبحث الظروف التي نستعمل فيها كلمة "صادق" (Ellenbogen 2003: 56-57).

3- فلسفة العقل

3-1 تصور فتجنشتين لفلسفة العقل

لم يحفل فتجنشتين بالمسائل النفسية والعقلية في فلسفته المبكرة، وإنها غض الطرف عنها بوصفها مسائل تجريبية، واعتبر أنها لا تمثل جزءًا من الفلسفة وإنها تدخل في صميم العلم. وفي ذلك يقول: "لا يتصل علم النفس بالفلسفة أكثر من اتصال أي علم طبيعي آخر بها. ونظرية المعرفة هي فلسفة علم النفس" (TLP, اتصال أي علم طبيعي آخر بها. ونظرية المعرفة هي فلسفة علم النفس" (121) (121). ونظرية المعرفة في هذا النص لا تعنى الإبستمولوجيا، إذا كانت الإبستمولوجيا بحثًا في تسويغ الاعتقادات، وإمكانية المعرفة، وإمكانية الدفاع عن النزعة الشكية أو تفنيدها، والصواب أن نظرية المعرفة باصطلاح فتجنشتين في الرسالة تعنى ما يُسَمَّى اليوم فلسفة العقل، أي تحليل الجمل التي تقرر الاعتقادات والأحكام والإدراك الحسي ونحو ذلك (1) (1984).

ولكن بعد عودة فتجنشتين إلى الفلسفة في عام 1929 ظهرت العناية بالمسائل النفسية وبخاصة الإحساسات ولغة الإحساس. واستغرق فتجنشتين في فلسفة علم النفس في السنوات الأخيرة من حياته بداية من عام 1946 حتى عام 1951. وفي السنتين الأخيرتين انقسمت كتاباته إلى ثلاثة أجزاء، يعالج الجزء الأكبر منها مفاهيم اليقين والمعرفة والشك وموضوعات أخرى في الإبستمولوجيا. ويناقش الجزء الثاني مفاهيم اللون، أما الجزء الثالث فيبحث المفاهيم النفسية ويبحث على وجه الخصوص مشكلة العلاقة بين الداخل والخارج والعلاقة بين الخالات العقلية والسلوك الجسدي. (LWii: p.x).

ـ الفصل الأول: فتجنشتين في اللغة والعقل -

كيف نستعمل اللغة للكلام عن إحساساتنا وإحساسات الأخرين؟ خذ تعبير "وجع أسنان" مثلاً تجد له استعهالين أحدهما في صيغة المتكلم "عندي وجع أسنان" والآخر في صيغة الغائب "إنه يعاني من وجع أسنان". ولكن ما العلاقة بين الاستعهالين؟ وهل تعبير "وجع أسنان" له المعنى نفسه في استعهال المتكلم واستعهال الغائب؟ أم يعنى شيئًا مختلفًا؟ وأيًّا ما يكون الأمر، كيف نفهم معناه عل وجه الدقة؟ يناقش قتجنشتين هذه الأسئلة المتعلقة بلغة الإحساس، وبالعلاقة بين آراء صيغة المتكلم والغائب في جانب من عمله المبكر عند عودته إلى الفلسفة في عام 1929. وشغلت هذه الأسئلة مكانة محورية في كتاباته في الثلاثينيات وما بعدها.

وانطلاقًا من رؤية فتجنشتين للفلسفة بوصفها بحثًا في الأفكار والمفاهيم "إن البحوث الفلسفية هي بحوث مفهومية" (Z sec 458)، فإن فلسفة العقل لديه هي بحث في المفاهيم العقلية والنفسية. ووصف الإنسان لطريقة استعمال الكلمات العقلية وصفًا صحيحًا ليس من الأمور البسيطة التي يستطيع أن يفعلها بسهولة، وعندما يفعل ذلك يكون عرضة للخطأ. وإذا أخطأ في وصفه للكلمات النفسية يقع لا محالة في خلط فلسفي حول العقل (LWi sec: 548). ويمكن التغلب على هذا الخلط عن طريق الوصف الدقيق والصحيح لاستعمال الكلمات النفسية.

ويمكن إيجاز إسهامات ڤتجنشتين في فلسفة العقل في عدة نقاط هي: 1 - النظر في تنوع المفاهيم العقلية وتصنيفها. 2 - بحث الإحساسات ولغة الإحساس. 3 - طبيعة التمثيل العقلي أو القصدية. 4 - رفض التصور الديكارتي للتمييز بين ما هو عقلي وما هو فيزيائي. وتقـوض فلسفة العقـل عنـد ڤتجنشتين التقاليـد الديكارتيـة والتجريبية والسلوكية. وبدلاً من الكوجيتو الديكارتي – الجوهر الروحي الحامل للخصائص

النفسية – يضع ڤتجنشتين الكائن البشري بوصفه وحدة نفسية فيزيائية. وسر ذلك أن الكائنات البشرية، وليست العقول، هي التي تدرك وتفكر، ولها رغبات وفعل، وشعور بالسعادة والحزن. وفي مقابل التصور الديكاري والتجريبي لما هـو عقلى بوصفه عالمًا داخليًا للخبرة الذاتية المرتبطة ارتباطًا ممكنًا بالسلوك البدني، يفكر فتجنشتين فيها هو عقلى على أنه الظاهر بصورة جوهرية في صور السلوك الإنساني الذي يعطى تعبيرًا "لما هو داخلي". وعلى حين فكر الديكارتيون والتجريبيون على السواء فيها هو داخلي بوصفه خاصًا ولا تعرفه بحق إلا الـذات المستبطنة، أنكر قتجنشتين أن الاستبطان ملكة للحس الداخلي أو مصدر لمعرفة الخبرة الخاصة على الإطلاق. ومن جهة أخرى أصر على أن الآخرين يمكن أن يعرفوا غالبًا وبصورة جيدة ما يتعلق بها يكون هكذا بالنسبة لشخص. وعلى حين صَوَّرَ الديكارتيون والسلوكيون السلوك بوصفه حركة جسدية صريحة، أكد فتجنشتين أن السلوك البشرى يكون مغمورًا بالمعنى والتفكير والانفعال والإرادة (Hacker 1999: 4-5). وخلاصة القول أن إنجاز ڤتجنشتين في فلسفة العقل هو تقديم تقرير حافظ على القصدية intentionality التي أنكرها السلوكيون من دون أن يقبل الصورة الديكارتية للوعي التي كان تقرير هـوسرل مـضمنًا فيهـا" .(Kenny 2007: 212-13)

#### 2-3 حجة اللغة الخاصة

اهتم فتجنشتين ببعض الموضوعات في علم النفس الفلسفى كما كان يسميه أو فلسفة العقل كما استقر عليه العرف الفلسفي في أيامنا، ويأتي في موضع الصدارة منها ما يعرف باسم حجة اللغة الخاصة private language argument. ولم يستعمل فتجنشتين هذا المصطلح ولم يظهر في أي كتاب من كتبه. ويفهم تعبير حجة اللغة الخاصة بمعنيين أحدهما واسع والآخر ضيق. فأما المعنى الواسع فيشير إلى مجموعة من الحجج والاعتبارات المعقدة الواردة في كتاب بحوث فلسفية في الفقرات 15 3-243 التي تهتم بالمفاهيم والكليات العقلية وأسماء الإحساسات والمشاعر وتجلياتها السلوكية، والعلاقة بين الداخل والخارج،

ومعرفة الذات ومعرفة الحالات العقلية لدى الآخرين. وأما المعنى الضيق فيدل على حجة واحدة يروم فتجنشتين أن يثبت عن طريقها تهافت وجهة النظر القائلة إن أسهاء الإحساسات تكتسب معناها عن طريق الارتباط بموضوع عقلي لا نلاحظه إلا ملاحظة داخلية (صلاح إسهاعيل 1996: 56-57). والحجة بهذا المعنى الضيق تبين بطلان القول بوجود شيء من قبيل لغة يبتكرها شخص واحد ولا يفهمها سواه، وهذا أيضًا رفض للقول إن ما يدور في العقل البشري أمر خاص بكل فرد بصورة جوهرية ولا سبيل إلى توصيله إلى الآخرين.

واللغة الخاصة ليست نظامًا رمزيًّا يضعه شخص معين ويستطيع أن يفك رموزه شخص آخر. وليست لغة يتكلمها شخص واحد فقط ويمكن تعليمها للآخرين، وليست لغة يستحيل أن يتعلمها أو يفهمها أي شخص آخر مهما كانت خبرات المتكلم متاحة للمتعلم، وإنها اللغة الخاصة هي اللغة التي تشير كلماتها إلى الإحساسات والحياة الداخلية المعروفة للمتكلم وحده، والتي تكون مغلقة من حيث المبدأ في وجه أي شخص آخر (صلاح إسماعيل 1996: 63- Kanterian 54 Kanterian).

ويرفض ڤتجنشتين هذا التصور عن اللغة الخاصة بداية من الفقرة 243 من البحوث التي يقول فيها:

هل نستطيع أن نتخيل لغة يمكن أن يدوِّن بها الشخص خبراته الخاصة أو يقدم تعبيرًا صوتيًّا عنها، أي عن مشاعره وحالاته النفسية وهلمَّ جرَّا، وبالقياس إلى استعماله الخاص؟ حسنًا، ألا نستطيع أن نفعل هكذا في لغتنا العادية؟ ولكن ليس هذا هو ما أعنيه، فالكلمات المفردة في هذه اللغة تشير إلى ما لا يمكن أن يعرفه سوى الشخص المتكلم، أي تشير إلى إحساساته الخاصة المباشرة، وبالتالي لا يستطيع شخص آخر أن يفهم هذه اللغة (PI, 243).

– اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة -

Scanned by CamScanner

إذا كان الرأي الشائع يقول إن أهمية حجة اللغة الخاصة تكمن في أنها تفند كثيرًا من الأسس التي قامت عليها الفلسفة الحديثة في العقل والمعرفة، سواء في صورة الثنائية الديكارتية أو المعطيات الحسية عند التجريبية البريطانية، فإن هناك رأيًا آخر يرى أن هذه الحجة تعد تفنيدًا لفتجنشتين المبكر أيضًا الذي قدَّم تأييدًا للأنا وحدية solipsism. والأنا وحدية هي مذهب "الأنا وحدها هي الموجودة". يقول فتجنشتين في الرسالة: "ما تعنيه الأنا وحدية صحيح تمامًا، ومع ذلك لا القائلة إن حدود اللغة (اللغة التي أفعهما) تعنى حدود عالمي يظهر نفسه في الحقيقة ويقرر أنتوني كيني صاحب هذا الرأي الأخير أن فتجنشتين توصل بالتدريج إلى التفكير في أن الأنا وحدية الحي أن فتجنشتين توصل بالتدريج إلى القائلة إن حدود اللغة (اللغة التي أفهمها) تعنى حدود عالمي (25 TLP). ويقرر أنتوني كيني صاحب هذا الرأي الأخير أن فتجنشتين توصل بالتدريج إلى النفكير في أن الأنا وحدية انحراف عن الواقع. فالعالم هو عالمي فقط إذا كانت التفكير في أن الأنا وحدية الحاص للكلهات بالعالم. ولكن اللغة ليست المعتى، وإنها لغتنا. وتثبت حجة اللغة الخاصة أن التعريفات الخاصة بشكل محض المعتى، وإنها لغتنا. وتثبت حجة اللغة الخاصة أن التعريفات الخاصة بشكل محض المعتى، وإنها لغتنا. وتثبت حجة اللغة الخاصة أن التعريفات الخاصة بشكل محض المعتى، وإنها لغتنا. وتثبت حجة اللغة الخاصة أن التعريفات الخاصة بشكل محض المتري، وإنها لغتنا. وتثبت حجة اللغة الخاصة أن التعريفات الخاصة بشكل محض المعتى، وإنها لغتنا. وتثبت حجة اللغة الخاصة أن التعريفات الخاصة بشكل محض المتركة (14-14) الغام الداخلي للقائل بوحدة الأنا وإنها لا يمكن أن تبدع اللغة. فبيت اللغة ليس العالم الداخلي للقائل بوحدة الأنا وإنها لغتى، وإنها الغتنا. وحتمى كلمة "أنا" لا تملك معنى بوصفها كلمة إلا وإنها المشتركة (14-151) :2006) (10 العائم المائية الحامة أن التعريفات الخاصة. المشتركة الغارة الغار الغام الداخلي للقائل بوحدة الأنا وإنها المشتركة (14-151) :2006) (20 الهاء الواك الغال معنى بوصفها كلمة إلا في لغتنا

وتعتمد فكرة اللغة الخاصة على رأيين: يتعلق الأول بطبيعة الخبرة، ويقول إن مضمون خبرتي يعد موضوعًا خاصًّا داخل الوعي ألاحظه وحدي ولا يلاحظه أي إنسان آخر، وهذا يعني خصوصية الخبرة. ويتعلق الثاني بطبيعة اللغة وتفسير المعنى، ويقول إن الكلمات تكتسب معناها عن طريق تعريف إشاري صريح، وهذا يعني صدارة التعريف الإشاري. ويرفض ڤتجنشتين الرأيين معًا.

وهناك مَن يتوسع في الرأي الثاني ويقسمه إلى رأيـين. وبهـذه الـصورة تلـزم إمكانية اللغة الخاصة عن ثلاث مقدمات:

> 1- الإحساسات حوادث خاصة. 2- المعنى نتيجة للتداعي الخاص.

الفصل الأول: فتجنشتين في اللغة والعقل -

3- المعنى بصورة جوهرية ارتباط بشيء مشار إليه.

وبعبارة أكثر وضوحًا، النتيجة القائلة إن اللغة تكون خاصة بالضرورة تقوم على ثلاث مقدمات:

- 1 -الإحساسات حوادث خاصة في عقل شخص، ومـن ثَـمَّ لا يمكـن أن تكون متاحة للآخرين. وبالتالي لا يستطيع المرء أن يعرف أبدًا بيقين مـا إذا كان شخص آخر لديه إحساس معين.
- 2-يستطيع المرء أن يعطي اسمًا لنوع من حادثة عقلية في خـصوصية عقـل المرء، ويستعمل هذا الاسم إلى حد أن تصحيح هذا الاستعمال لا يمكن أن يقيِّمه شخص آخر.
- 3 لا يوجد لمعنى الكلمة الدالة على إحساس أكثر من تمثيلها لحادثة عقلية. ومعنى التعبير عن إحساس حالي لدى المرء هو ببساطة الإشارة إلى هذه الحادثة الداخلية (Schroeder 2001: 175).

وترتبط خصوصية الخبرة بفلسفة ديكارت والتجريبية البريطانية. وإذا شنت عبارة واحدة توجز لك فلسفة ديكارت، فهاك هذه العبارة: "الإنسان عقل مفكر، والمادة امتداد في حركة". اعتقد ديكارت أن الإنسان جوهر مفكر، وماهيته هي العقل، وماهية العقل هي الوعي، والعقل جوهر منفصل عن الجسم، وماهية الجسم أنه يشغل حيرًا من المكان ويخضع للقوانين الميكانيكية التي تخضع لها الأجسام الأخرى، وأنه ليس واعيًا. وعلى هذا النحو يتكوَّن الإنسان من جوهرين متميزين؛ جسم مادي وعقل لا مادي. وتُسَمَّى هذه الثنائية الديكارتية بثنائية الحوهر معنورين بعضم مادي وعقل لا مادي. وتُسمَّى هذه الثنائية الديكارتية بثنائية الحوهر يوصفه موضوعًا للاستبطان (صلاح إسماعيل 2007: 20). ونظر ديكارت إلى يراه المرء رؤية داخلية عندما يستبطن ذاته وينظر إلى دخيلة نفسه. وينتهي الاستبطان إلى القول بالخصوصية مادمت لا أستطيع النظر إلى داخل الآخرين ولا يستطيع الآخرون النظر إلى دخيلة نفسي.

Scanned by CamScanner

وبعد هذه الخصوصية للخبرة تـأتي خـصوصية اللغـة، ذلـك بأننـا نُـسَمَّي إحساساتنا عن طريق إشارة داخلية، فمثلاً إذا كنت أعانى من ألم في الكلى أشير إلى الداخل وأقول: "هذا ألم في الكلى". وهذا يوحي بأن المرء يستطيع بنـاء لغـة تُعَبَّرُ عن إحساساته وحياته العقلية الخاصة ولا سبيل إلى أن يفهمها أي شخص آخر.

ولكن قتجنشتين يرفض الافتراضات التي تقوم عليها فكرة اللغة الخاصة، ويرى أن فهم اللغة والتمكن منها يستلزم القدرة على استعمال كلماتها وفقًا لقواعد معينة. واتباع قواعد استعمال اللغة ممارسة اجتماعية لأنها فاعلية تتدرب عليها بوصفنا أعضاء في جماعة لغوية. ولا يمكن أن يكون اتباع القاعدة مسألة خاصة؛ لأنه في الحالة الخاصة لا توجد طريقة للتمييز بين اتباع القاعدة بالفعل ومجرد الظن بأن المرء يتبعها (202 PI). ويرى فتجنشتين أن تكلم اللغة يعني الاشتراك في صورة الحياة، ويعتمد الاشتراك في صورة الحياة على تدريب الإنسان على الاشتراك فيها، وهذا التدريب يحدث علانية في المجتمع. وعلى هذا النحو لا يمكن القول بوجود "خبرة خاصة" و"لغة خاصة" تستعمل للتعبير عنها، وسر ذلك أن استعمال اللغة يتطلب معايير عامة وعلية.

وتستطيع أن تدرك بوضوح الآن الصلة الوثيقة بـين فلـسفة اللغـة وفلـسفة العقل عند ڤتجنشتين من خلال تضافر العناصر العقلية والدلاليـة في بنيـة حجـة اللغة الخاصة على النحو التالي:

إذن، اللغة الخاصة مستحيلة.

الفصل الأول: فتجنشتين في اللغة والمقل .

إن الذين يميلون إلى قبول الحجة ينظرون إليها على أنها تقدم تفنيدًا حاسمًا لفلسفة ديكارت، والتجريبية الكلاسيكية، ومذهب الظواهر phenomenalism، ونظريات المعطيات الحسية في الإدراك الحسي. أما الذين يرفضونها فقد حاولوا البرهنة، من جهة، على أنها لا تمثل شيئًا أكثر من نظرية تحقق في المعنى استخدمت للدفاع عن صورة من السلوكية المنطقية. ومن جهة أخرى حاولوا إثبات أنها تسير ضد حدسنا القائم على الحس المشترك والقائل إن المفاهيم النفسية (مثل الرغبة والاعتقاد) تصف حالات داخلية تؤدي دورًا سببيًّا في تفسير سلوك الفاعل (McGinn 1997: 116).

خلص قتجنشتين من مناقشة اللغة الخاصة والخبرة الخاصة إلى نتيجة مفادها أن قواعد استعمال الكلمات النفسية مثل "ألم" هي قواعد عامة تنطبق عند الكلام عن نفسى أو الآخرين. وبالتالي عندما أقول إن شخصًا آخر يعاني من ألم، تراني أعتمد على جانبين أحدهما سلوكه والآخر فهمي لقواعد استعمال كلمة "ألم". ولكن خصوم فتجنشتين يقولون إنه يقدم لنا بذلك صورة من السلوكية التي ترى أن معنى كلمة "ألم" هو فقط مجموعة من التجليات السلوكية، ولكن فتجنشتين يرد بأن هذه التجليات هي معايير لاستعمال كلمة "ألم". واتهام فتجنشتين بأنه عن هذه التجليات هي معايير لاستعمال كلمة "ألم". واتهام فتجنشتين بأنه مسلوكي كان يعني أنه ينكر الحياة الداخلية للإنسان ويعتبرها وهما. ولكن عن هذه الحياة الداخلية ليست وهما، وإنها هناك صورة فلسفية معينة عن هذه الجاة الداخلية هي بمثابة "وهم نحوي": "ألست في حقيقة الأمر الموكيًا متنكرًا؟ ألا تقول في الواقع إن أي شيء ما عدا السلوك الإنساني وهم؟ -إذا كنت أتكلم عن الوهم، فهو وهم نحوي" (PI, 307).

ويتخذ فتجنشتين سبيله في فلسفة العقل بين منحدرين خطرين هما الثنائية والسلوكية؛ إذ يعتقد أن الحالات العقلية لا هي تقبل الانفصال كلية عن تعبيراتها الجسدية كما رأي الثنائيون، ولا هي تقبل الرد إلى تعبيراتها الجسدية كما رأي السلوكيون. وحاول إثبات أننا عندما نفكر في أفكارنا الروحية والخاصة، فإننا نفعل ذلك من خلال اللغة التي تتقيد بتعبيرها العام والجسمي. ولم ينكر إمكانية

الأفكار السرية والروحية على خلاف السلوكيين من جهة، ولكنه من جهة أخرى أثبت عدم تماسك القسمة الثنائية الديكارتية للعقل والجسم (4 :Kenny).

51

أثر قتجنشتين أعظم الأثر في الفلسفة التحليلية في الفترة ما بين الثلاثينيات والسبعينيات في القرن العشرين، وجاء التأثير في ناحيتين الأولى. دائرة ڤيينا، والثانية فلسفة اللغة العادية، وخاصة عمل رايل في مفهوم العقل ورؤية ستراوسون للتحليل ونظرية الاستعمال في المعنى. ولكن تأثير ڤتجنشتين في الفلسفة التحليلية تضاءل بعض الشيء في الربع الأخير من القرن العشرين؛ وذلك بسبب سيطرة التصور الطبيعي أو العلمي الذي قدمه كواين على خلاف اتجاه ڤتجنشتين المقاوم للنزعة العلمية في الفلسفة، بالإضافة إلى ظهور نظريات مادية في فلسفة العقل والعلمي الذي قدمه كواين على خلاف

والشيء المحقق أن قتجنشتين لم يكن كغير، من الفلاسفة يكتب في موضوعات الفكر الفلسفى من أفلاطون حتى رسل كتابة يغلب عليها تأييد القديم أو تفنيده أو تجديده، وإنها كان صاحب تعمق لمسائل فلسفية مختلفة، ولا عجب أن يرجع إليه الفلاسفة المعاصرون رجوع أهل الحديث إلى قتادة، وكان من نتائج هذا التعمق تلك الجدة التي تلمسها في أفكاره. وفي ذلك يقول: "حيث يمر الآخرون مرور الكرام، تراني لا أزال واقفًا" (CV, p. 66). ألم أقل لك إنه فيلسوف غريب في كل شيء.

هوامش الفصل الأول

استخدمنا في هذا الفصل الإشارة إلى مختصرات كتب فتجنشتين متبوعة برقم الفقرة أو الصفحة، والإشارة إلى المراجع الأخرى بذكر اسم المؤلف، وعام نشر الكتاب أو البحث، والصفحة.

1 – مؤلفات فتجنشتين

- BB: The Blue and Brown Books, 2<sup>nd</sup> edition, Oxford: Blackwell, 1969.
- CV: Culture and Value, ed. G. H. von Wright, trans. Peter Winch, Oxford: Blackwell, 1980.
- LWi: Last Writings on the Philosophy of Psychology, vol. 1, ed. G.H. von Wright and H. Nyman, trans. C. Luckhardt and M. Aue, Oxford: Blackwell, 1982.
- LWii: Last Writings on the Philosophy of Psychology, vol. II, eds. G.H. von Wright and H. Nyman, trans. C. Luckhardt and M. Aue, Oxford: Blackwell, 1993.
- NB: Notebooks 1914-1916, 2<sup>nd</sup> edition eds. G. H. von Wright and G. E. M. Anscombe, trans. G. E. M. Anscombe, Oxford: Blackwell, 1979.
- PG: Philosophical Grammar, ed. R. Rhees, trans. A. Kenny, Oxford: Blackwell, 1974.
- PI: Philosophical Investigations, 4<sup>th</sup> edition eds. P. M. S. Hacker and J. Schulte, trans. G. E. M. Anscombe, P. M. S. Hacker and J. Schulte, Oxford: Blackwell, 2009.

 هناك ترجمة عربية لهذا الكتاب قام بها المرحوم الأستاذ المدكتور عزمي إسلام، ونشرتها جامعة الكويت عام 1990.

 TLP: Tractatus Logico-Philosophicus, trans. D. Pears and B. Mc-Guinness, 2<sup>nd</sup> edition, London: Routledge, 1971.

 هناك ترجة عربية لهذا الكتاب قام بها المدكتور عزمي إسلام، ونسشرتها مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، 1968.

- WIC: Wittgenstein in Cambridge: Letters and Document 1911-1951, ed. B. McGuinness, Oxford: Blackwell, 2008.
- Z: Zettle, 2<sup>nd</sup> edition, eds. G. E. M. Anscombe and G. H. von Wright, trans.
   G. E. M. Anscombe, Oxford: Blackwell, 1981.

2 - دراسات في فتجنشتين

- Addis, Mark (2006) Wittgenstein: A Guide for the Perplexed, London, New York, Continuum.
- Ellenbogen, Sara (2003) Wittgenstein's Account of Truth, NY: State University Press.
- Engelmen, P. (1967) Letters from Ludwig Wittgenstein with a Memoir, ed.
   B. McGuinness, trans. L. Furtmuller, Oxford: Blackwell.
- Hacker, P. M. S. (1996) Wittgenstein's Place in Twentieth Century Analytic Philosophy, Oxford: Blackwell.
- Hacker, P. M. S. (1999) Wittgenstein's, New York: Routledge.
- Hacker, P. M. S. (2001) "Ludwig Wittgenstein(1889-1951)" in A.p. Martinch and David Sosa eds., A Compassion to Analytic Philosophy, Malden, Oxford: Blackwell, pp. 68-93.
- Grayling, A. C. (1988) Wittgenstein, Oxford, New York: Oxford University Press.
- Kanterian, Edward (2017) "Privacy and Private Language," in Hans-Johann Glock and John Hyman (eds.), A Companion to Wittgenstein, Wiley Blackwell.
- Kenny, Anthony (1984) The Legacy of Wittgenstein, Oxford: Basil Blackwell.
- Kenny, Anthony (1990) Metaphysics of Mind, Oxford: Clarendon Press.
- Kenny, Anthony (1998) A Brief History of Western Philosophy, Oxford, Malden: Blackwell.
- Kenny, Anthony (2006) Wittgenstein, Revised Edition, Malden, Oxford: Blackwell.

- Kenny, Anthony (2007) A New History of Western Philosophy, vol. IV: Philosophy in The Modern World, Oxford: Clarendon Press.
- McGinn, Marie (1997) Wittgenstein and the Philosophical Investigations, London and New York: Routledge.
- Monk, R. (1996) Wittgenstein: The Duty of Genius, London: Jonathan Cape.
- Schroeder, Severin (2001) "Private Language and Private Experience", in Hans – Johann Glock ed. Wittgenstein: A Critical Reader, Malden, Oxford: Blackwell, pp. 174-198.
- Von Wright, G. H. (1955) "Ludwig Wittgenstein: A Biographical Sketch", *Philosophical Review* 64: 527-45.
  - د. عزمى إسلام (1976) لودڤيج ڤتجنشتين، القاهرة: دار المعارف.
- د. صلاح إسماعيل (1993) التحليل اللغوي عند مدرسة أكسفورد، بيروت: دار التسوير للطباعة والنشر.
- د. صلاح إسماعيل (1996) "فلسفة العقل عند فتجنشتين"، مجلة كلية الآداب، جامعة القاهرة، المجلد 56، عدد 4، ص 39–99.
- د. صلاح إسماعيل (2007) فلسفة العقل: دراسة في فلسفة جون سيرل، القاهرة: دار قباء الحديثة.

ـ اللعة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة.

# الفصل الثاني



## سيرل من اللغة إلى العقل والمجتمع

"هناك مشكلة واحدة أساسية شغلتني منذ أن بدأت العمل في الفلسفة عند منتصف القرن العشرين تقريبًا، وهي: كيف يمكن أن نملك تقريرًا موحدًا ومقنعًا من الناحية النظرية عن أنفسنا وعلاقاتنا بالناس الآخرين وبالعالم الطبيعي؟ كيف نستطيع أن نقبل تصورنا القمائم على الحس المشترك عن أنفسنا بوصفنا فاعلين أصحاب وعي، وحرية، وعقول، وننجز فعلاً كلاميًّا، وتكشف أفعالنا عن عقلانية، في عالم نعتقد أنه مؤلف كلية من ذرات فيزيائية في مجال من القوة، وهي ذرات لا حياة فيها، ولا وعي، ولا عقل لها، ولا معنى، وصامتة؟ وبعبارة موجزة، كيف نجعل تصورنا عن أنفسنا متسقًا ومتماسكًا تمامًا مع تقرير عن العالم نحصل عليه من العلوم الطبيعية، وبخاصة الفيزياء، والكيمياء والأحياء؟ والأسئلة التي شغلتني إلى أبعد الحدود - ما الفعل الكلامي؟ ما الوعي؟ ما القصدية؟ ما المجتمع؟ ما العقلانية؟ - انصبت كلها بطريقة أو الفلسفة".

John R. Searle, Consciousness and Language, Cambridge: Cambridge University Press, 2000, p.1

#### 1- تمهيد

عندما بدأت عملي في فلسفة اللغة منذ ربع قرن مضي، انتبهتُ إلى جهود الفيلسوف الأمريكي جون سيرل (1932 - ) في هذا المجال، ومنذ ذلك الحين وأنا أتابع إنتاجه الخصب، فلم يكفه أن يخرج لنا في السبعينيات فلسفة لغوية تُرَكَّز على المعنى وأفعال الكلام، بل طفق يلفت أنظارنا إلى دراسة العقبل التي ترد الاعتبار لمفاهيم مثل الوعى والقصدية كانت النزعات المادية قد استبعدتها من الفلسفة وعلم النفس. وفي أواخر القرن العشرين، قَدَّم نظرية أصيلة حول المؤسسات، وأعاد إحياء مناقشة أنطولوجيا الواقع الاجتهاعي. وفي مطلع القرن الحالي قَـدَّم دراسات عميقة في العقلانية وحريبة الإرادة. وأنبت تـرى إ<sup>ذن أن</sup> إسهامات سيرل تأتي في ثلاثة مجالات هي فلسفة اللغة وفلسفة العقبل وفلسفة المجتمع كما يفضل أن يسميها. وترتبط أفكار سيرل في هذه المجالات بعلوم أخرى؛ ففي فلسفة اللغة تتصل نظرياته بعلم اللغة عامة وعلم الدلالية وعلم الاستعمال وأفعال الكلام خاصة، وفي فلسفة العقل ترتبط أفكاره بالعلم المعرفي والذكاء الاصطناعي وعلم النفس وعلم الأحياء العصبي، وفي فلسفة المجتمع تتصل أفكاره بعلم الاجتماع وعلم السياسة. 

وأخص ما تمتاز به فلسفة سيرل، رغم كونه فيلسوفًا تحليليًّا، هو أنها تحاول أن تجمع هذه المجالات الفلسفية وتركبها في رؤية كلية شاملة، وهو ما يسعى إلى تقديمه في كتاب العقل واللغة والمجتمع: الفلسفة في العالم الواقعي. وكتبه المتأخرة الأخرى. وقبل أن أحدثك عن هذه الرؤية الكلية، أرى من الخير أن أقدَّمَ لمك طرفًا من حياة هذا الفيلسوف وتطوره الفكري.

## 2- سيرة فيلسوف

وُلِدَ جون روجرز سيرل John R. Searle في الواحد والثلاثين من يوليو عام 1932 في دنفر Denver بولاية كولريدو Colorado. ونشأ بين أبوين قاما على تربيته أحسن التربية والعناية به أشد العناية، فكان والده مهندسًا كهرباتيًّا، وكانت أمه طبيبة، وعاش معهما في دنفر حتى بلغ الثانية عشر عامًا.

ولم تكد الحرب العالمية الثانية ترسل نذرها إلى الأرض، حتى أخذ الأمريكيون يتفرقون هنا وهناك في أنحاء الولايات المتحدة. ولم يكن غريبًا أن ترحل أسرة سيرل إلى عددة أماكن، فانتقلت بين نيويسورك ونيسوجرسي وويسكونسن. وفي نيويورك التحق سيرل بمدرسة خاصة هي المدرسة التجريبية

\_ الفصل الثاني: سيرل من اللغة إلى المقل والمجتمع .....

التي كانت تديرها جامعة كولومبيا، وكانت معروفة بمستواها العلمي والتربوي الرفيع. وفي هذه المدرسة عاش سيرل جوًّا فكريًّا ممتازًا ترك أعظم الأثر في تكوينه العقلي. ففيها عشق المعرفة، وفيها تفتحت أمامه أبوابًا رحبة من الثقافة، وفيها وجدت أفكار المعلمين وتوجيهاتهم انطباعها الصافي في مرآة عقله. غير أن القَـدَرَ لم يمهله كثيرًا لينعم بذلك، إذ أصيبت أمه بالعدوى من أحد مرضاها، وماتت في اليوم الذي ألقيت فيه القنبلة الذرية على هيروشيها، وكان وقتها قد جاوز الثالثة عشر عامًا.

أنفق سيرل ثلاث سنوات في جامعة ويسكونسن، وقبل أن ينهى دراسته بها حصل على منحة رودز الدراسية من جامعة أكسفورد. وهنالك أخبروه أنه يتعين عليه أن يبدأ الطريق من أوله، وبدأ الدراسة بها في خريف عنام 1952، واختبار موضوع التخصص مجموعة تضم الفلسفة، والسياسة، والاقتصاد. وقبل أن يشد رحاله إلى أكسفورد كان يحس شيئًا من محبة الفلسفة، غير أن حب الأدب كاد أن يشغل كل عقله وقلبه ويملأ ذوقه نشوة وإعجابًا. ذلك أن الفلسفة بدت له صعبة الفهم في كثير من جوانبها، ومتى كانت الفلسفة في متناول الناشئة؟ فلم يدرك الهدف الذي كان يطمح إليه ليبنتز وسبينوزا، مثلاً، من كتاباتهما. وعندما استهل الدراسة في أكسفورد انفتح أمامه عالم جديد من النشوة العقلية لـيس لهـا حـدود كأنها قلب صفحة من حياته وبدأ صفحات أخرى، وتجلت عنايته الحقة بالفلسفة. وكيف لا، وقد التقى هناك بثلاثة من أبرز فلاسفة أكسفورد وهم جون أوستن (1960 – 1900) Gilbert Ryle وجلبرت رايل Gilbert Ryle (1966 – 1900) J. L. Austin وبيتر ستراوسون P. F. Strawson (1919- 2006). وكمان من بين الطلاب النابهين في ذلك الوقت، الذين صاروا فلاسفة ذاعت شهرتهم فيها بعد، الفيلسوف الكندي تشارلز تايلور Charles Taylor (1931- ) والفيلسوف الانجليزي ديفيد فيجنس David Wiggins (1933- ).

وفي السنة الثانية في أكسفورد، ذهب سيرل إلى محـاضرات أوسـتن، وكانت تتحدَّث عن أفعال الكلام speech acts. ولكنه لم ينفعل لها وإنها بدت له مضجر<sup>ة</sup> \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

59

إلى درجة أنه لم يستطع معها صبرًا، وسرعان ما توقف عن حضورها. وبـدّت لـه عملة حتى إنه لم يخطر بباله وقتئذٍ أن موضوعها سيكون يومًا مجال اختصاصه المهم، وسيكون مجـال إسـهامه البـارز في فلـسفة اللغـة. ولعـل الـسبب في أن هـذه المحاضرات أثارت في نفسه الملل والضجر هو عناية أوستن البالغة بالتفاصيل الدقيقة الخاصة بالأفعال الإنجليزية.

ولم يقابل سيرل فتجنشتين أبدًا، وكيف يلقاه وقد كان فتجنشتين في كيمبردج وتوفي عام 1951، ولم يكن سيرل قد وصل إلى انجلترا حتى عام 1952. والرأي الشائع أن فتجنشتين المتأخر وأوستن يقتسهان افتراضات متشابهة ويجمعهما موقف مشترك إزاء وظيفة الفلسفة وكيفية حل مشكلاتها. غير أن سيرل يرى أن التشابهات بينهما هي تشابهات العائلة على حد تعبير فتجنشتين. ولكن أسلوب أوستن في الفلسفة يتعارض تعارضًا شديدًا مع أسلوب فتجنشتين. فتجنشتين غامض ومبهم في غالب الأمر، ويتحدث بأسلوب متشامخ، أما أوستن فواضح ودقيق.

ولكن الفكرة الغربية التي كان أوستن يحرص على أن يلقيها في روع سيرل ويغرسها في عقله هي أن فلسفة قتجنشتين برمتها يمكن التهاسها في فلسفة مور. "والأمر غير المعقول إلى حَدَّ بعيد، الذي كنت أسمعه من أوستن عن قتجنشتين هو أن قتجنشتين كله في مور "<sup>(1)</sup>. وهذه الفكرة تجافي الحق وتجانب الصواب وننكرها أشد الإنكار؛ لأنه لا يوجد باحث منصف أقرب إلى القصد والاعتدال ينكر أن قتجنشتين مجدد، وأنه طبع جانبًا كبيرًا من فلسفة القرن العشرين بطابعه الخاص. ناهيك عن أن مور نفسه اعترف بنبوغ قتجنشتين وعبقريته حتى عندما كان قتجنشتين طالبًا يجلس بين يديه في كيمبردج، شعر مور أن هذا الطالب أبرع منه في الفلسفة، وأنه أكثر منه عمقًا وأنفذ منه بصيرة فيها ينبغي أن يكون عليه البحث الفلسفي. وربها يكون الميل أو المزاج الفلسفي هو الذي دفع أوستن إلى الإعجاب بمور. فأوستن دقيق وحذر مثلها كان مور دقيقًا وحذرًا، وأوستن كان يطمح إلى قول الحقيقة بوضوح واعتدال مثلها فعل مور أي هذا. وتعود أصول أوستن الفلسفية إلى بريتشارد، وكوك ولسون، ومور، ورسل. وتأثير رسل في مور واضح مثل تأثير مور في رسل. وتأثير مور في أوستن واضح أيـضًا. ولم يـتعلم أوستن من قتجنشتين شيئًا يذكر، ولم يتعلم قتجنستين من أوستن شيئًا أيـضًا. ولعل الفيلسوف الذي كان قريبًا إلى قتجنشتين هو جلبرت رايل، فكان أقرب إلى قتجنشتين من قربه إلى أوستن.

ويلخص سيرل الاختلاف بين فتجنشتين وأوستن بقوله: "أكبر الظن أن فتجنشتين اعتقد بالفعل أن الهدف من فحص اللغة العادية هو حل المشكلات الفلسفية التقليدية، واعتقد أنه إذا أدركت كيفية ممارسة اللعبة اللغوية، فلن تميل كثيرًا إلى نتيجة شكية. ولكن أوستن أراد أن يمضي إلى الخطوة التالية. إذ اعتقد أن اللغة العادية فاتنة بوصفها مجالاً للبحث في ذاته. وعندما نهارس نظرية أفعال الكلام لا نحاول حل المشكلات الفلسفية، وإنها نحاول بالأحرى أن نبدع فرعًا جديدًا في الفلسفة"<sup>(2)</sup>.

أما عن تأثير أوستن في سيرل فقد كان عظيمًا وقويًّا وبالغًا جدًّا. وفي غير موضع من كتاباته يكشف سيرل عن هذا التأثير، ولسان حاله يقول إنني مهما بلغت من القول فلن أسرف فيها أنا مدين به لهذا الفيلسوف من الناحيتين العلمية والشخصية على حد سواء. "لقد أثر أوستن فيَّ تأثيرًا أعظم بكثير مما أدركته. قدمني إلى زوجتي (داجار في مكتبه عام 1956 وكانت قادمة من أستراليا). ومنحني وظيفتي الأولى في بركلي، ونفخ من روحه في كتابي الأول أفعال الكلام. وعندما كان على قيد الحياة لم أعتبر نفسي أبدًا تابعًا له بأي معنى. واعتقدت أنني أستطيع أن أتفوَّق عليه في الحجة. واعتقدت أن الشخص الذي أعجبت به أكثر مو بيتر ستراوسون. ولكنني أدرك الآن أن أوستن أثر في حياتي كلها أعظم الأثر"<sup>(3)</sup>.

وقضى سيرل في أكسفورد سبع سنوات، حصل خلالها على البكالوريوس عام 1955، والدكتوراه عام 1959، وتناولت أطروحته نظرية الأوصاف وأسم<sup>اء</sup> الأعلام theory of descriptions and proper names، وعالجت نظرية أفعا<sup>ل</sup>

ـــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

61

الكلام معالجة ابتدائية مقاربة. وفي عام 1959 عاد سيرل إلى جامعة كاليفورنيا، بركلي ليرتقي فيها حتى حصل على الأستاذية عام 1967، ولا يـزال يعمـل بهـا حتى كتابة هذه السطور. والمتأمل في سيرته الفكرية يجد أنه حصل على عدد ضخم من درجات الـدكتوراه الفخرية، والجـوائز العلمية، وزمالة أشـهر وأعـرق أكاديميات العلوم والفنون والآداب في أمريكا وخارجها، وعمل أستاذًا زائـرًا في معظم جامعات العالم، وترجمت أعماله إلى ما يزيد على عشرين لغة.

وسيرل معلم من طراز رفيع، وليس أدل على ذلك من أن جامعته قد منحته جائزة التدريس المتميز في عام 1999 . واختارته مجلات علمية رفيعة المستوى ليكون ضمن الهيئة الاستشارية لها مثل مجلة "علم اللغة والفلسفة" و"الفلسفة والذكاء الاصطناعي" و "مجلة دراسات الوعي" و "مجلة البحث اللغوي النفسي" وغيرها. وألقى ما يزيد على ثلاثهائة محاضرة أمام صفوة العقول في جامعات أمريكا، وكندا، وانجلترا، وألمانيا، وفرنسا، وبلجيكا، وهولندا، والنبرويج، والسويد، والدانهارك، وفنلندا، والمجر، وسويسرا، وإيطاليا، وأسبانيا، والبرتغال، والمند، والمكسيك، والبرازيل، والأرجنتين، وشيلي، واليابان، وكوريا، والصين، وأستراليا، وروسيا. وعقدت لمناقشة فلسفته ما يقرب من عشر ندوات دولية.

والذين يطالعون مؤلفات سيرل يتفقون على أنها مكتوبة بلغة صافية العبارة، مستقيمة البناء، واضحة الدلالة، وهي فوق كل هذا تجمع بين الرقمة والرصانة وبين العذوبة والجذالة، وبين طرافة الأفكار وجدة النظريات. ولا عجب بعد ذلك أن يسلكه النقاد في القلة الأفذاذ من فلاسفة عصرنا. وسوف أورد فيها يلي قائمة بكتب سيرل فقط، أما مقالاته وردوده على نقاده وما أكثرها، فيمكن الاطلاع عليها في قائمة مؤلفاته المرتبة زمنيًّا في نهاية كتابي فلسفة العقل: دراسة في فلسفة جون سيرل:

1- أفعال الكلام: مقال في فلسفة اللغة، عام 1969.
 2- حرب الحرم الجامعي، عام 1971.

ـ الفصل الثاني: سيرل من اللغة إلى العقل والمجتمع ـــــــ

.

Scanned by CamScanner

#### 3- سيرل في سياق الفلسفة التحليلية

أرأيت كيف تشكلت عقلية سيرل في السنوات السبع التي قيضاها في أكسفورد، وكيف ألهم أوستن فيلسوفنا سيرل أصول أفكار كتابه الأول أفعال الكلام في أكسفورد أيضًا، وكيف اكتسب سيرل من فلاسفة أكسفورد السمات الأساسية التي تميز تفكيره ويقتسمها مع غيره من الفلاسفة التحليليين المعاصرين.

وأخص ما نلاحظه في الفلسفة التحليلية أنها تمتاز بجملة من الخصائص تميزها من المدارس الأخرى في الفلسفة المعاصرة. أولاً، فكرة مركزية اللغة بالنسبة للفلسفة، إذ يعتقد الفلاسفة التحليليون أن قضايا الفلسفة يمكن فهمها فهمًا جيدًا عن طريق العناية باللغة. وهذا الاتجاه نخو الاهتهام باللغة أصبح يُسَمَّى في العرف الفلسفي "التحول اللغوي" linguistic turm وهو أصدق ما توصف به الفلسفة التحليلية وتعرف في كلمتين. ثانيًا، الاعتهاد على المنهج التحليلي، سواء اتخذ هذا المنهج صورة التحليل المنطقي أو التحليل اللغوي. ثالثًا، احترام نتائج العلم والحقائق التي يسلم بها الحس المشترك، وأخذها بعين الاعتبار عند معالجة المشكلات الفلسفية.

وتعود أصول الفلسفة التحليلية إلى كتابات جوتلوب فريجه Gottlob Frege (1970-1872) Bertrand Russell (1970-1872) وجورج (1925 – 1848) وبرتراند رسل Bertrand Russell (1970-1872) وجورج) مسور 1985 – 1973) G. E. Moor) ولسود ڤيج ڤتجنسشتين مسور 1898 – 1873). ويظهر الفلاسفة التحليليون جميعًا احترامًا وإجلالاً خاصًا لفريجه الذي ينظرون إليه على أنه الأب المؤسس للفلسفة التحليلية. يقول أنتوني كيني في كتابه فريجه: "إذا كانت الفلسفة التحليلية قد ولدت عندما حدث التحول اللغوي، فإن ولادتها لابد من أن تؤرَّخ بنشر كتاب فريجه أسس الحساب عام 1884 عندما قرر أن الطريق إلى بحث طبيعة العدد هو تحليل الجمل التي تظهر فيها الأعداد"<sup>(4)</sup>.

وبعد أن قرر سيرل أن أبسط طريق لوصف الفلسفة التحليلية هو القول إنها تُعْنَي في المقام الأول بتحليل المعنى، نراه يرد أصول هذه الفلسفة إلى أبعد من فريجه. "يستطيع المرء أن ينظر أيضًا إلى الفلسفة التحليلية بوصفها السليل الطبيعي للتجريبيين الإنجليز المشهورين لوك وباركلي وهيوم، وللفلسفة الترنسندنتالية للتجريبيين الانجليز المشهورين لوك وباركلي وهيوم، وللفلسفة الترنسندنتالية التحليلية الحديثة بالقول إنها ظهرت إلى حيز الوجود عندما ارتبط التقليد foundationalist بناهوريا، بالإضافة إلى المشروع الأساسي التقليد عند كانط، بمناهج التحليل المنطقي والنظريات الفلسفية التي ابتكرها جوتلوب عند كانط، بمناهج التحليل المنطقي والنظريات الفلسفية التي ابتكرها جوتلوب فريجه في أواخر القرن التاسع عشر"<sup>(1)</sup>.

رغم أن سيرل قد اشترك مع غيره من الفلاسفة التحليليين من أبناء جيله، فإنه قد ميز نفسه من هؤلاء الفلاسفة في العقود اللاحقة بمجموعة مـن الطـرق المهمة:<sup>(6)</sup>

- 1 على حين ظل ينظر إلى اللغة باعتبارها أساسية للاهتهامات الفلسفية، أصبح ينظر إلى اللغة ذاتها في مقابل خلفية من القدرات البيولوجية العصبية والنفسية للكائنات البشرية، التي تدعم أساس قدراتنا بوصفنا كائنات تستعمل اللغة.
  - 2 اعتنق موقفًا سلبيًّا فيما يتعلق بدور الإبستمولوجيا في الفلسفة المعاصرة.
- 3 اقتحم بشجاعة منطقة لم يستكشفها فلاسفة التحليل، وهي محاولة بناء ما يمكن الإشارة إليه على أنه نظرية فلسفية كلية.
- 4- نظر بعين الاعتبار إلى الحس المشترك ونتائج العلم الحديث بوصفها رخصة للحديث بحرية ضد أنواع متباينة من اللغو الفكري داخل الفلسفة وخارجها على حد سواء.

والشيء الذي ليس فيه شك هو أن العناية بالاستعمال اللغوي- وخاصة الكلمات الفلسفية المحورية - تؤدي دورًا أساسيًّا في مناقشة مشكلات الفلسفة. \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

65

ولكن سيرل لم يجعل العناية باستعمال الكلمات هو الطريق الأوحد الذي يتعين على الفيلسوف أن يسلكه لمعالجة القضايا الفلسفية. صحيح أنه يمارس الفلسفة بوصفها تحليلاً مفهوميًّ conceptual analysis، وأنه تسأثر بمنهج التحليل اللغوي في أكسفورد، لكن دراسته للغة في رائعته الأولى أفعال الكلام كانت بمثابة خطوة أولى في رحلة طويلة لا تزيد اللغة عن أن تكون معلمًا واحدًا من معالمها، ومعالمها الأخرى هي الوعي، والقصدية، ونقد الذكاء الاصطناعي، والواقع الاجتماعي والمؤسسة الاجتماعية، والعقلانية، وحرية الإرادة.

وليس أدل على صحة ما نقول من أن سيرل استهلَّ كتاب أفعال الكلام بالتأكيد على أنه يهارس فلسفة اللغة philosophy of language وليس الفلسفة اللغوية linguistic philosophy و الفلسفة اللغوية "منهج" فلسفي يصطنعه الفيلسوف بغية حل المشكلات الفلسفية التقليدية عن طريق العناية بالطريقة التي تستخدم بها كلمات فلسفية مهمة. أما فلسفة اللغة فهي "موضوع" من موضوعات الفلسفة، وهي محاولة لتقديم أوصاف تنويرية فلسفيًّا لبعض الملامح العامة في اللغة مثل الإشارة والصدق والمعنى والضرورة<sup>(7)</sup>.

على أن هناك سمة أخرى تتسم بها فلسفة سيرل دون كثير من التحليليين ألا وهي تراجع دور الإبستمولوجيا في البحث الفلسفي. ليست المشكلة عند سيرل هي: كيف تكون المعرفة ممكنة؟ وما الذي يمكن أن نعرفه؟ وإنها المشكلة كيف نحلل العقل؟ وكيف نفهم الـوعي والقصدية؟ كان ديكارت ينظر إلى نظرية المعرفة على أنها أساس الفلسفة، وتابعه كثير من الفلاسفة في القول إن الوجود الحقيقي للمعرفة يمثل مشكلة تتطلب حلاً. وجاء الحل الـديكارت من خلال رحلة البحث عن اليقين وتأسيس المعارف والعلوم على أساس قوي متين. ومع باعتبارها فلسفة أولى first philosoph، بمعنى أن الموضوعات المرتبطة باللغة، والمعرفة، والأخلاق، والاجتهاع، والعقلانية، وحرية الإرادة ونحو ذلك، تفهم كأحسن ما يكون الفهم عن طريق فهم الظواهر العقلية. ولم يكن غريبًا إذن أن

الفصل الثاني: سيرل من اللغة إلى العقل والمجتمع سسسس

يرى سيرل أن إمكانية المعرفة وتسويغها لا تمثل مشكلة كبيرة وملحة هذه الأيمام، وسر ذلك أننا نملك في الوقت الحالي مخزونًا ضخيًا وفيرًا من الحقائق حول جميع جوانب الواقع، وأن هذا المخزون المعرفي يزداد يومًا بعد يوم أو قبل ساعة إثر ساعة. وبالتالي إذا نظرنا إلى الحقائق التي جاء بها العلم والحقائق التي يتمسك بها الحس المشترك، ثم تساءلنا بعد ذلك: هل المعرفة عكنة؟ فإننا، في رأي سيرل، نسأل سؤالاً غير مشروع أو فيات أوانه. ومع ذلك لا ينزال بعض الفلاسفة يدافعون عن النزعة الشكية في الإبستمولوجيا هذه الأيام!

إن هذا المخزون المعرفي الضخم هو الذي أتاح لسيرل أن يبني نظرية موحدة في العقل واللغة والمجتمع، مستعينًا في ذلك بأنواع مختلفة من المعرفة التي تقدمها فروع من العلم ينفصل بعضها عن بعض أحيانًا ويترابط بعضها مع بعض أحيانًا أخرى. وهنا تظهر سمة أخرى امتاز بها سيرل من الفلاسفة التحليلين المعاصرين وهي رسم "صورة فلسفية كبيرة" أو "نظرية عامة". إن الفلسفة التحليلية تشجّع أنصارها على التركيز على موضوع فلسفي واحد، يتعمقه الفيلسوف على مهل، أنصارها على التركيز على موضوع فلسفي واحد، يتعمقه الفيلسوف على مهل، ويسبر أغواره في أناة، ويستقصي دقائقه عن قرب. ولكن سيرل تجاوز التقليد التحليلي في هذا الجانب عندما كتب في مجموعة متنوعة من الموضوعات، فكتب في فلسفة اللغة أولاً، وفي فلسفة العقل ثانياً، وفي الفلسفة الاجتهاعية ثالثاً، وفي والعلم، والسببة، والأخلاق. وَرَكَّبَ هذه الموضوعات معًا ليؤلف منها موقفًا وللعلم، والسببية، والأخلاق. وَرَكَّبَ هذه الموضوعات معًا ليؤلف منها موقفًا وللعلم، والسببية، والأخلاق. وَرَكَّبَ هذه الموضوعات معًا ليؤلف منها موقفًا والعلم، والسببية، والأخلاق. وَرَكَبَ هذه الموضوعات معًا ليؤلف منها موقفًا والعلم، والسببية، والأخلاق. وَرَكَبَ هذه الموضوعات معًا ليؤلف منها موقفًا والعلم، والسببية، والأخلاق. وَرَكَبَ هذه الموضوعات معًا ليؤلف منها موقفًا والعلم، والسبية من تركيب هذه التفاصيل في نظرية عامة موحدة. وهذا ما فعله والعلم، والسبية من تركيب هذه التفاصيل في نظرية عامة موحدة. وهذا ما فعله بوضوح في كتاب العقل، واللغة، والمجتمع: الفلسفة في العالم الواقعي عام بوضوح في كتاب العقل، واللغة، والمجتمع. الفلسفة في العالم الواقعي عام

لقد سعى في هذا الكتاب إلى تفسير الظواهر الأساسية التي تلفت نظر الإنسان. وكانت الظاهرة الأولى المدهشة هي وجود الوعي في عالم مؤلف كلية من ذرات فيزيائية. والظاهرة الثانية هي قدرة العقل على توجيمه ذاتمه نحو الأشب<sup>اء</sup> ------ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة

وتمثيلها، وهي ظاهرة القصدية. والظاهرة الثالثة هي قدرة العقول على أن تبدع واقعًا اجتهاعيًّا موضوعيًّا. والظاهرة الرابعة هي وجود التواصل اللغوي الإنساني.

ويدافع سيرل عن وجهة نظره الأنطولوجية التي يسميها الواقعية الخارجية لكي external realism وهي "واقعية لأنها تقرر وجود العالم الواقعي، وخارجية لكي تكون متميزة من أنواع أخرى من الواقعية، مثل الواقعية المتعلقة بالموضوعات الرياضية (الواقعية الرياضية) mathematical realism أو الواقعية المتعلقة بالحقائق الأخلاقية (الواقعية الأخلاقية) realism ethical أو تعني الواقعية الخارجية بطريقة أخرى أن "العالم (أو بشكل بديل الواقع أو الكون) يوجد وجودًا مستقلاً عن تمثيلاتنا realism ethical لأ<sup>(9)</sup> وتعني الواقعية وجودًا مستقلاً عن تمثيلاتنا realism ال<sup>(9)</sup> في المقصود بالتمثيلات في وجودًا مستقلاً عن تمثيلاتنا العالم (أو بشكل بديل الواقع أو الكون) يوجد هذا السياق؟ الجواب هو: "تملك الكائنات البشرية مجموعة متنوعة من الطرق والجرائطة لتقريب ملامح العالم وتمثيلها لذواتها. وتسضمن هذه الطرق الإدراك المسي، والتفكير، واللغة، والاعتقادات، والرغبات، بالإضافة إلى الصور، والجرائط، والرسوم البيانية، ونحو ذلك. وسوف أسمًى هذه الطرق بشكل عام المي المتيلات. وملمح التمثيلات المحددة هكذا هو أنها جيعًا ذات قصدية، قصدية والجرائط، والرسوم البيانية، ونحو ذلك. وسوف أسمًى هذه الطرق بشكل عام المي المي المي المي المعام المحددة هكذا هو أنها جيعًا ذات قصدية، قصدية والجرائط، والرسوم البيانية، ونحو ذلك. وسوف أسمًى هذه الطرق بشكل عام والجرائط، والرسوم البيانية، ونحو ذلك. وسوف أسمًى هذه الطرق بشكل عام والجرائط، والرسوم البيانية، ونحو ذلك. وسوف أسمًى هذه الطرق بشكل عام والمي المي واليونية intrinsic intentionality كيا هو الحال في الاعتقادات والإدراكات المسية، وقصدية مشتقة derived intentionality كيا هو الحال في الاعتقادات والإدراكات والجسل".

هو أن الصدق تناظر مع الواقع. وإذا شئت عبارة موجزة تجمع لك لب لباب نظرية التناظر، فإليك هذه العبارة: يكون الاعتقاد (أو الجملة) صادقًا إذا كان يناظر واقعة معينة، ويكون كاذبًا إذا كان لا يناظر أية واقعة. ولست أريد أن أخوض بك الآن في اختلاف أنصار هذه النظرية ونقادها فيها عساها أن تكون علاقة التناظر هذه، وما عساها أن تكون الوقائع<sup>(11)</sup>، وحسبي أن أقول إنها حظيت بتأييد عدد كبير من الفلاسفة بدءًا من أرسطو قديمًا حتى مور وقتجنشتين وسيرل في عصرنا.

## مهم جدا

ولا ترتكز الواقعية الخارجية عند سيرل على احترام الحقائق المتعلقة بكيفية وجود العالم فحسب، <u>وإنها ترتكز أيضًا على النظر إلى هذه الواقعية ونظرية التناظر</u> على أنها "افتراضات مسبقة أساسية لأي فلسفة معقولة، فضلاً عن أي علم معقول"<sup>(12)</sup>. وهذا يعني أن سيرل لا يعتبر الواقعية الخارجية مجرد وجهة نظر أو رأي مثلما يرى المرء أن أمل دنقل هو شاعر الرفض والتمرد، وإنها يعتبرها شرطًا أساسيًّا للعقلانية. فهذه الواقعية هي التي تفسيح المجال أمام إمكانية وضع نظريات في العلم والفلسفة. وسر ذلك أن هذه النظريات تكتسب معقوليتها من كونها تمثيلات للطريقة التي توجد بها الأشياء وجودًا مستقلاً عن العقل. والشك في الوجود الواقعي المستقل للعالم، وأن هذا العالم ينطوي على أدلة مستقلة عن في الوجود الواقعي للعالم، وأن هذا العالم ينطوي على أدلة مستقلة عن العلمية والفلسفية لا طائل تحته ولا غناء فيه.

وبالإضافة إلى ما أسلفناه من طرق امتاز بها سيرل من غيره من التحليليين، هناك سببان آخران وراء تجاوز سيرل للفلسفة التحليلية. أولهما أن ما يقوله عن اللغة لا يهم الفلاسفة فحسب، بل يهم علماء اللغة أيضًا. وما يقوله عن العقل لا يهم الفلاسفة فحسب بل يهم علماء النفس أيضًا، وما يقوله عن العالم الاجتماعي لا يهم الفلاسفة فحسب، بل يهم علماء الاجتماع أيضًا. وما يقوله عن العالم الاجتماعي والتفسير العلمي لا يهم الفلاسفة فحسب، بل يهم العلماء أيضًا. وأن ما يقوله عن السبب عن الفكر والوعي والذكاء الاصطناعي لا يهم فلاسفة العقل فحسب، وإنها يس

69

علماء الأعصاب والذكاء الاصطناعي والكمبيوتر والعلم الإدراكي أيضًا. وأنـت ترى إذن أن كتابات سيرل لا تشغل الفلاسفة وحدهم، بل تشغل طائفة كبيرة من العلماء وغيرهم من أصحاب العقـول المتـازة الـذين يطمحـون إلى تمثـل الفكـر الرفيع وتذوق الثقافة العليا.

والسبب الثاني لتجاوز سيرل للتقليد التحليلي يتعلق بطريقته في الكتابة والتأليف وعرض أفكاره. إن ما يقوله يأتي بوضوح وصراحة. وبرغم أنه لم يجتنب اللغة الاصطلاحية الخاصة، فإنه عندما يستعملها نراه يستعملها بقصد واعتدال. وموقفه هو أنه إذا لم يستطع المرء التعبير عن نفسه تعبيرًا واضحًا صريحًا، فإن هذا علامة على أنه لا يعرف ما يتكلم عنه.<sup>(11)</sup> ولا ينبغي أن نفهم من هذا أن تحري الوضوح والدقة هو الذي جعل سيرل يتجاوز غيره من التحليليين، لأن التحليليين جيعًا يتوقون إلى توضيح الأفكار ويعتبرونه هدفًا للفلسفة، والأقرب إلى الصواب القول إن الاقتصاد في استعمال المصطلح الفلسفي هو من أخص ما تمتاز به فلسفة سيرل.

#### 4- منهج سيرل

إذا كان سيرل قد حاول أن يتجاوز الإطار التقليدي للفلسفة التحليلية، ويميز نفسه بين أقرانه من التحليليين بجملة من الخصائص، فهل اصطنع لنفسه منهجًا متميزًا أيضًا؟ الجواب لا؟ لأنه استخدم منهج التحليل المنطقي المتبع في الفلسفة التحليلية، وإن شئت عبارة أكثر دقة قل إنه استخدم النمط غير الصوري من التحليل المنطقي.

وها هو يصرح قائلاً: "عندما عالجت نظرية أفعال الكلام، حاولت تحليل الشروط المضرورية والكافية necessary and sufficient conditions لأداء أفعال الكلام ونطق الجملة. وهذا نوع من المنهج الكلاسيكي في الفلسفة التحليلية، أي الحصول على الشروط الضرورية والكافية. ولقد طبقت هذا المنهج على دراسة القصدية، وفي هذه الدراسة لم يكن السؤال عن الشروط المضرورية ------

ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

والكافية لأداء الفعل، وإنها كان السؤال عن الشروط المضرورية والكافية لكي تستوفي الحالة القصدية. وهذه همي شروط الاستيفاء onditions of satisfaction. ولقد زودني هذا التحليل بتحليل للمعنى؛ لأنني حصلت على هذا التحليل في حدود فرض شروط الاستيفاء على شروط الاستيفاء. والمنهج هو نوع من التحليل المنطقي"<sup>(15)</sup>.

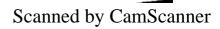
ويطبق سيرل هذا المنهج على الموضوعات الأخرى التي تناولها مثل الفلسفة الاجتهاعية. فنراه ينظر إلى واقـع المؤسسات الاجتهاعيـة ويتـساءل: مـا الواقعة المتعلقة بهذه القطعة من الورق التي تجعلها من فئة الجنيـه؟ ومـا الواقعـة المتعلقة بهذه المجموعة من المباني التي تجعلها جامعة القاهرة؟ وقل شيئًا كهذا عن الملكية والزواج ونحو ذلك من صور الواقع الاجتهاعي.

وتعتمد فلسفة سيرل اعتمادًا قويًّا على الحجة بالمعنى الفلسفي الدقيق، الذي يعني تقديم الأسباب للوصول إلى النتيجة. وحجة الحجرة الصيبة chinese Room Argument على سبيل المثال، هي سبب لرفض وجهة نظر mind is a computer على سبيل المثال، هي سبب لرفض وجهة نظر معينة في العقل ألا وهي القول إن العقل برنامج كمبيوتر program program. وبصورة مماثلة ينظم سيرل مجموعة من الأسباب تبين لماذا نرفض صورة المذهب النسبي relativism المعروف بنزعة وجهة النظر perspectivism ويتم تقديم الحجج بوضوح على أنها حجج. ويفضَّل سيرل هذا الأسلوب الحجاجي argumentative style أو أسلوب المحاجة على أسلوب الكتابة الفلسفية التي يقص فيها الفيلسوف قصة طويلة من منظور نظريته، التي يتأثر القارئ بمعقوليتها<sup>(16)</sup>.

ويستعمل سيرل أيضًا منهج برهان الخلف أو الرد إلى المحال indirect indirect (reduction to absurdity) وهو برهان غير مباشر proof على إبطال قضية عن طريق بيان فساد النتيجة اللازمة عنها. وهذا البرهان حجة قديمة شائعة الاستعمال في تاريخ الفلسفة. ويسعى الفيلسوف من خلالها 71

إلى تفنيد وجهة نظر معينة تفنيدًا لا يسلك الطريق المباشر إلى إثبات بطلانها، وإنها يسلك الطريق غير المباشر من خلال إثبات أنها تتضمن شيئًا بماطلاً أو محمالاً. فنعرض وجهة النظر التي نريد فحصها من خلال فئة من الافتراضات أو القضايا، ثم نستخرج النتائج المترتبة عليها، والتي يتبين أنها نتائج يتناقض بعضها مع بعض. وفي هذه الحالة يتعذر الدفاع عن هذه الافتراضات ككل، ولا نجد بدًّا من رفض وجهة النظر لاحتوائها على تناقض ذاتي.

ويستعمل سيرل برهان الخلف ضد المذاهب والآراء الفلسفية التي تنتج نتائج نعرف أنها خاطئة. يستعمله ضد فلاسفة العقل الذين ينكرون وجود الوعي، أو الاعتقادات، أو المفاهيم الأساسية الأخرى في عالم العقل، ويوجهه ضد السلوكية اللغوية binguistic behaviourism كما يجسدها مذهب اللاتحديد في الترجة والغوية indeterminacy of translation عند كواين. وينصحنا سيرل بأننا إذا حصلنا على شيء يظهر لنا بوضوح أنه كاذب، فعلينا أن نعرف أننا قد ارتكبنا خطأ على الأرجح. ويقول في ذلك: "لقد اكتسبت شيئًا في أكسفورد، مع أنه قد يكون شيئًا أتمتع به بالفعل، ألا وهو الإحساس بأنه من الأفضل لك ألا تقول شيئًا بعضنا مع بعض، أو أنك لا يمكن أن تعني "أرنب" عندما تقول "أرنب" – أقول إلى نتيجة سخيفة ومثيرة للضحك، فقد ارتكبت خطأ ومن الأفضل لك أن تعدل إلى نتيجة سخيفة ومثيرة للضحك، فقد ارتكبت خطأ ومن الأفضل لك أن تعدل عن ذلك وتكتشف الخطأ. لا تقل شيئًا سخيفًا. هذا النوع من المادة تجده عند عن ذلك وتكتشف الخطأ. لا تقل شيئًا سخيفًا. هذا النوع من المادة تجده عند عن ذلك وتكتشف الخطأ. لا تقل شيئًا سخيفًا. هذا النوع من المادة تجده عند عن ذلك وتكتشف الخطأ. لا تقل شيئًا من المادة من المادة تجده عند عن ذلك وتكتشف الخطأ. لا تقل شيئًا سخيفًا. هذا النوع من المادة تجده عند دريدا Derrida ومن هم على شاكلته. أما أنا فلم يُغْرِيني شيء من هذا بأية طريقة دريدا Derrida ومن هم على شاكلته. أما أنا فلم يُغْرِيني شيء من هذا بأية طريقة. كانت"<sup>(17)</sup>.



وكتاب ملاحقة الصدق عام 1990، وكتاب من المثير إلى العلم عام 1995، وفي ردوده الكثيرة على نقاده. وتتخذ دعوى اللاتحديد في الترجة عدة صور جاء في طليعتها تجربة الفكر thought experiment المتمثلة في الترجة الجذرية radical طليعتها تجربة الفكر translation المتمثلة في الترجة الجذرية Iraslation روم"<sup>(81)</sup>. واليك خلاصتها: هي "ترجمة لغة بشر لم يتصلوا بغيرهم حتى اليوم"<sup>(81)</sup>. وإليك خلاصتها: هب أنك عالم لغة ذهبت بصحبة صديق فيلسون إلى قبيلة من العصر الحجري تعيش في غابة معزولة تماماً. وتسعى إلى ترجمة لغة هذه القبيلة إلى اللغة العربية. ومادامت لغة هذه القبيلة خاصة بها، فلن يكون في مقدورك الاستعانة بمعاجم، أو الاستعانة بالبنى النحوية المشتركة بين هذه اللغة والعربية. ولن يكون في مقدورك أيضًا الإفادة من الدراسة التاريخية للاصول المشتركة بين اللغات، طالما أن لغة هذه القبيلة لا صلة لها بلغات أخرى.

وفي صباح اليوم التالي خرجت وصديقك مع بعض الصيادين من أفراد هذ القبيلة للاستياع إليهم ومشاهدتهم وهم يهار سون جانباً من الحياة ويستعملون اللغة التي تبغي تعلمها وترجتها إلى لغتك. وبينها تسيرون في الغابة، وثب أرنب بعيدًا عن الأشجار والحشائش حتى صار في مجال الرؤية الواضحة. وهنا أشار أحد الصيادين قائلاً لزميله من أبناء القبيلة بهدوء (Gavagai) وفتحت دفتر ملاحظاتك وكتبت gavagai = أرنب. وشاهد صديقك الفيلسوف ما شاهدته، ومع ذلك تساءل: هل أنت متأكد من أن ويرا هد صديقك الفيلسوف ما شاهدته، المد الحياتي وكان تعني شيئاً آخر ؟ ورد صديقك الفيلسوف ما شاهدته، بكل تأكيد. وهل يمكن أن تعني شيئاً آخر ؟ ورد صديقك: ألا يمكن أن تعني "جزء غير منفصل من الأرنب" "أو" الذبابة التي تلازم الأرنب" ؟ ولعلك تميل في بادئ الأمر إلى رفض رد صديقك باعتباره يمثل نوعًا من الجدل الذي يفتن به الفيلسوف، ولكنك عندما تفكر على مهل يتبين أن صديقك ربها يكون معقًا فبها قال.

إن المعطيات الوحيدة المتاحة أمام عالم اللغة هي القوى التي تـصطدم بحواس الصيادين (أبناء القبيلة الأصليين)، وسلوكهم القابل للملاحظة سو<sup>اه</sup> كان لغويًّا (متمثلاً في الكلام) أو غير لغوي (متمثلاً في الإشارة). والاعتهاد على ------ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة

هذه المعطيات وحدها هو ما تؤكد عليه السلوكية عند تفسير السلوك اللغـوي. والرأي عند كواين أنه لا يوجد شيء في سلوك الـصيادين أو البيئـة المحيطـة بهـم يمكن أن يجيب إجابة محددة على السؤال عما إذا كان الصياد يعني بكلمة gavagai "أرنب" أو "جزء غير منفصل من الأرنب".

73

وجاء رد سيرل على كواين في مقال "اللاتحديد، والتجريبية، والمتكلم" (الذي نشر أولاً في مجلة الفلسفة عام 1987، وأعاد سيرل نشر، في كتاب الوعي واللغة عام 2002) ليوضّح أن دعوى اللاتحديد في الترجمة لا تتست غصرض الإشارة كما أراد كواين، وإنها تثبت أن السلوكية محفقة في دراسة علم النفس واللغة صحيح أن كواين لا ينكر وجود الحالات والعمليات العقلية الداخلية، ولكنه يعتبرها غير مفيدة وغير ملائمة لتطوير نظرية علمية تحويبية في اللغة. يقول سيرل: "وهذه الوجهة من النظر هي سلوكية لغوية مفرطة غاية الإفراط. والرأي عندي أنها كثيرًا ما تعرَّضت للنقد، وكثيرًا ما تعرَّضت للتفنيد من جانب تشومسكي في مراجعته لكتاب سكنر B.F. Skinner السلوك اللفظي. ويمكن أيضًا تفسير حجة الحجرة الصينية العنيد هذه الصورة من السلوك اللفظي. تفنيد للسلوكية. وإحدى الطرق لتفنيد هذه الصورة من السلوك اللغوية المقولة الغوية أيضًا تفسير حجة الحجرة الصينية العنيد هذه الصورة من السلوكية اللغوية منها تنبير الما تعرَّضت للنقد، وكثيرًا ما تعرَّضت للتفنيد من جانب أيضًا تفسير حجة الحجرة الصينية B.F. Skinner عندي على أنها وبالفعلي، وإحدى الطرق لتفنيد هذه الصورة من السلوكية اللغوية المولية العوية أنها تعريبية والمونية المولية العنوية منها المولية الفولية المولية المولية منه منكونية المولية الحرة الصينية علينية معروة من السلوكية المولية المولية منه من المولية الحرى المولية المولية من السلوكية المولية المولية أيضًا تفسير حجة الحجرة الصينية علينية معروة من السلوكية المولية أنها منه منه المولية المولية أنها المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية أنها المولية المولية المولية المولية أنها تفرير منه موالفعل، يبدو لي أن كواين قدًا ما نع من من المولية معروف بصورة مستقلة أنها محيحة" (<sup>(10)</sup>

ويخلص سيرل إلى النتيجة التالية: "إذا كان كل ما يوجد للمعنى هو نهاذج من المثير والاستجابة، فسيكون من المستحيل تمييز المعاني، التي تكون قابلة للتمييز في الواقع. وهذا هو برهان الخلف"<sup>(20)</sup>.

If all there were to meaning were patterns of stimulus and response, then it would be impossible to discriminate meanings, which are in fact discriminable. That is the reductio ad absurdum.

\_ القصل الثاني: سيرل من اللغة إلى العقل والمجتمع \_\_\_\_

وتركيز كواين على السلوك الخارجي والمعطيات المتاحة بشكل بين ذاتي يجرم عالم اللغة - في رأي سيرل- من ينبوع غني من المعلومات، ألا وهو الاستبطان الذي يعرف به المرء حالته الخاصة أو حالة المتكلم، ويعرف به أيضًا أن المعان مسائل حقيقية من الناحية اللغوية والنفسية. ولكن كواين يرفض النتيجة التي انتهى إليها سيرل عندما يصرح: "قال بعض النقاد إن دعوى اللاتحديد تأتي نتيجة لمذهبي السلوكي، وقال بعضهم الآخر إنها برهان خلف لمذهبي السلوكي، وأنا أختلف مع النقطة الثانية ولكني أتفق مع الأولى"<sup>(12)</sup>. ويظهر الخلاف بين سيرل وكواين كم هي واسعة تلك الهوة بين المذهب العقلي القصدي والمذهب التجريبي السلوكي.

ومن ملامح المنهج التحليلى عند سيرل تحليل السؤال الفلسفي تحليلًا دقيقًا قبل محاولة الإجابة عليه، والمضي في عرض وجهة النظر الفلسفية قبل الوقوف على عناصر السؤال، وحدوده، وما ينطوي عليه من افتراضات تؤدي إلى غموض في الفهم وخطأ في الاستدلال، ناهيك عن أنه لا تودي إلى أي تقدم في حل المشكلات الفلسفية.

وفي هذا المعنى يقول سيرل: "والطريقة التي أحاول أن أبدأ بها هي أن أحلل السؤال أولاً. وبالفعل هذا هو الدرس العظيم الذي تعلمنا إياه الفلسفة اللغوية في القرن العشرين: لا تسلم بالأسئلة. حلل السؤال قبل أن تجيب عنه. إنني أحاول أن أستهل عملي بتحليل السؤال لإدراك ما إذا كان يرتكز على افتراض عقلي خاطئ، أو ما إذا كان يشبه المشكلة موضع البحث بفئة غير ملائمة من النهاذج، أو ما إذا كانت المصطلحات المستخدمة في السؤال غامضة نسقيًّا. وأجد بطريقة أو بأخرى أن المشكلات الفلسفية تتطلب على نحو مميز تفكيكًا وإعادة بناء قبل أن تعرف طريقها إلى الحل"<sup>(22)</sup>.

### 5- فلسفة اللغة

لاحظ أرسطو أن استعمالات اللغة متباينة، وأن الاستعمال الخليق بعناية الفيلسوف والمنطقي هو القضية التي يجوز الحكم عليها بالصدق أو بالكذب، أما الأنواع الأخرى من استعمالات اللغة التي لا تضع عبارات أو قضايا من قبيل التوسل والوعد وغيرها، فقد أحالها إلى مجال البلاغة والشعر. ولقد أشر هذا التصور الأرسطي تأثيرًا سلبيًّا في المحاولات اللاحقة لتطوير نظرية عامة في استعمالات اللغة.

75

ومع ذلك فقد انتبه اثنان من الفلاسفة إلى ضرورة وضع نظرية عامة ودقيقة في اللغة هما توماس ريد Thomas Reid (أدولف ريناخ Adolf Reinach فأما ريد فقد مَسيَّزَ بين الأفعال الاجتهاعية social acts والأفعال الفردية solitary acts. الأفعال الاجتهاعية، مثل الوعد، التحذير، يتطلب إنجازها عملية اجتهاعية تحتاج إلى أن يوجَّه الفاعل فعله إلى شخص آخر. والأفعال الفردية، مثل الحكم، والاعتقاد، والقصد، والرغبة، وهي أفعال فردية لأن إنجازها لا يحتاج إلى أي كائن عاقل في الكون سوى الشخص الذي ينجزها.

وأما ريناخ الذي كان عضوًا في جماعة أتباع هوسرل التي تأسست في ميونخ خلال السنوات الأولى من القرن العشرين، فقد قَدَّم محاولة في الاستعمالات الأدائية للغة مثل الوعد والطلب والتحذير والتوسل والاتهام، وسماها - مثل ريد - الأفعال الاجتماعية، وعرضها في رسالة بعنوان "الأسس الأولية للقانون المدني" عام 1913. ولعل أخص ما تمتاز به محاولة ريناخ أنه طبق أفكاره في الاستعمالات اللغوية على الظواهر القانونية مثل العقد والتشريع.

ولم تحظ نظرية ريد وريناخ في الأفعال الاجتهاعية بأي تطوير في القرن العشرين؛ ذلك لأن الفلسفة التحليلية في العالم الناطق بالانجليزية، التي كتبت لها السيادة في الفلسفة المعاصرة، كانت قد تسلحت بالمنطق الحديث المستلهم لأفكار فريجه، واصطنعت تمييزات صارمة مثل التمييز بين القضايا التحليلية analytic

. الفصل الثاني: سيرل من اللغة إلى العقل والمجتمع ـــــــــ

propositions والقضايا التركيبية synthetic propositions، والتمييز بين الجمل التقويمية evaluative sentences والجمل الوصفية sentences. ثم جاء جون أوستن ليلقي ظلالاً كثيفة من الشك على هذه التمييزات. وعند منتصف القرن العشرين، وجدنا كواين يشك أيضًا في هذه التمييزات وينتقدها نقدًا عنيفًا مسوغًا في مقالته "عقيدتان للتجريبية" عام 1951. والشيء الخليق بالملاحظة هنا أن نقد أوستن لهذه التمييزات يختلف في دوافعه عن دوافع كواين ويختلف في نتائجه عن نتائج كواين أيضًا.

ولست أريد أن أتتبع هذا الاختلاف الآن، وحسبي أن أشير إلى أن أوستن رأى أن وجهة النظر التي تقول إن الوظيفة الأساسية للغة والخليقة بعناية الفيلسوف هي الوصف، تمثل المغالطة الوصفية descriptive fallacy. وأحدث أوستن ما يشبه القطيعة داخل التيار التحليلي، وبدأت هذه القطيعة في مقالة "العقول الأخرى" عام 1946، وبلغت ذروتها في كتابه كيف نصنع الأشياء "العقول الأخرى" عام 1946، وبلغت ذروتها في كتابه كيف نصنع الأشياء نستعمل بها عبارات من قبيل "أنا أعرف أن... " و "أنا على يقين من أن... " في اللغة الطبيعية العادية. ولاحظ أوستن أنني عندما أقول "أنا أعرف أن س هي من المؤول "لقد أنجزت عملاً للإدراك"، وإنها الصواب أنه عندما أقول "أنا أعرف، فأنا أعطي الآخرين كلمتي، أي أنني أمنح الآخرين ثقتي بالنسبة لقول إن من هي ص". وقل مثل ذلك عن الوعد. صحيح أن الوعد يفترض قصدًا للفعل، ولكن الوعد ليس في ذاته عملاً إدراكيًّا. وعندما أقول أنا أعد "فأنا لا عبر عن من قصدي فحسب، وإنها عن طريق استعمال هذه الصيغة (أو قل أداء هذه الفعر، فأنا ألزم نفسي أمام الآخرين، وأخاطر بسمعتي بطريقة جديدة"<sup>(23)</sup>.

وكانت أولى ملاحظات أوستن في نظريته البديلة للغة أن هناك فئة من المنطوقات ذات معنى ولكنها لا توصف بالصدق أو الكذب. فالذي يقول "أنا أعد أن أراك غدًا" لا يكتب تقريرًا عن الوعد، والذي يقول: "أنا أقبل هذه الف<sup>ناة</sup> لتكون لي زوجة شرعية" لا يكتب تقريرًا ولا وصفًا للزواج. ومثل هذه \_\_\_\_\_\_ اللغة والعلم في الفلسفة المعاصرة

المنطوقات ليست حالات للوصف describing أو التقرير، وإنها هي حالات اللفعل doing أو التقرير، وإنها هي حالات اللفعل للفعل doing. وَسَمَّى أوستن هذه المنطوقات "المنطوقات الأدائية" performative utterances، وقابل بينها وبين المنطوقات التقريرية constative utterances. وأثمرت هذه المقابلة ملمحين أساسيين:

77

- 1 المنطوقات التقريرية توصف بأنها صادقة أو كاذبة، أما المنطوقات الأدائية فـلا تكون صادقة أو كاذبة، وإنها توصف بأنها ملائمة felicitous أو غير ملائمة infelicitous اعتهادًا على ما إذا كانت قد أنجزت إنجـازًا صـحيحًا وناجحًـا وكاملاً.
- 2- المنطوقات الأدائية ليست أقوالاً فحسب وإنها هي أيـضًا أفعـال لأشـياء، أمـا المنطوقات التقريرية فهي مجرد أقوال أو تقريرات.

ولكن أوستن تخلى في كتاب كيف نصنع الأشياء بالكلمات عن نظرية المنطوقات الأدائية أو التمييز الأدائي – التقريري، وسر ذلك أن كشيرًا من المنطوقات الأدائية يتضح في النهاية أنها قابلة لأن تكون صادقة أو كاذبة. خذ التحذير مثلاً، تجد أنه قابل للوصف بالصدق أو الكذب. ومن ناحية ثانية، انظر إلى التقريرات تجد أنها أدائية، وإذا وضع المرء عبارة وأقام عليها الدليل الملائم فهي عبارة ملائمة. وتخلى أوستن عن نظرية المنطوقات الأدائية من أجل نظرية عامة في أفعال الكلام speech acts وأسهم في هذه النظرية عدة إسهامات. أولاً، جع أمثلة أفعال الكلام. وثانيًا، صنف هذه الأفعال وفهرسها. ثالثًا، حدد لما معانيها. ثم جاء سيرل ليكمل عمل أوستن من خلال تقديم الإطار النظري الطلوب لهذه النظرية. وداخل هذا الإطار، أوضح اتحاد الأبعاد الثلاثة المتضمنة في الفعل الكلامي وهي المنطوق منتناه، والمعنى والفعس في الفعل الكلامي وهي المنطوق مناه من من العناي والغربة المنظرية في الفعل الكلامي وهي المنطوق مناه منه، والمعنى المات الغرابة.

ويقرر سيرل أن "إحدى المزايا العظيمة في نظرية أوستن عن أفعال الكلام هي أنها مَكَّنَت الفلاسفة اللاحقين من فهم فلسفة اللغة باع<mark>تبارها فرعًا من فلسفة</mark>

\_ الفصل الثاني: سيرل من اللغة إلى العقل والمجتمع ----

الفعل philosophy of action. وطالما أن أفعال الكلام هي أفعال مثل أية أفعال أخرى، فإن التحليل الفلسفي للغة يكون جزءًا من التحليل العام للسلوك الإنساني. وطالما أن السلوك الإنساني القصدي هو تعبير عن الظواهر العقلية، فإنه يثبت في نهاية الأمر أن فلسفة اللغة وفلسفة الفعل جوانب مختلفة بالفعل من مجال أكبر، أعني فلسفة العقل. وفي هذه الوجهة من النظر، لا تكون فلسفة اللغة فلسفة أولى first philosophy وإنها تكون فرعًا من فلسفة العقل. وعلى الرغم من أن أوستن لم تطل به الحياة حتى ينجز برنامج البحث المتضمن في اكتشافاته، فإن العمل التالي – بها في ذلك عملي – قد أنجز هذا البحث".

وأفعال الكلام، في رأي سيرل، هي أقل الوحدات في التواصل اللغوي أو قل إن الفعل الكلامي هو أقل وحدة في استعمال اللغة الفعلي. وخلال تطوير، لنظرية أوستن في أفعال الكلام، أفاد أيضًا من إسهامات جرايس في هذه النظرية، وبخاصة نظريته القصدية في المعنى والمبادئ العقلية للتعاون التحادثي المعنوبة القصدية في المعنى والمبادئ العقلية للتعاون التحادثي الفعل القصدي، استطاع أن يطرح الأسئلة القديمة الغامضة مثل "كم عدد أنواع الفعل القصدي، استطاع أن يطرح الأسئلة القديمة الغامضة مثل "كم عدد أنواع المعلوقات؟" في صيغة جديدة مثل: كم عدد أنواع الأفعال المتضمنة في الكلام المكنة لكي يربط المتكلمون المضامين القضوية بالواقع في أداء الأفعال التي تعبر عن مقاصد متضمنة في الكلام المعامين القضوية بالواقع في أداء الأفعال التي تعبر عن مقاصد متضمنة في الكلام المعامين القضوية بالواقع في أداء الأفعال التي تعبر من مقاصد متضمنة في الكلام وهي:<sup>(25)</sup>

1 - الأفعال التوكيدية assertive acts، وغايتها هي تعهد من جانب المتكلم للمستمع بصدق ما يقول. وفي هذه الأفعال نخبر غيرنا من الناس بكيفية وجود الأشياء. وأبرز هذه الأفعال هي القضايا propositions، والعبارات statements، والأوصاف descriptions.

ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ــ

2- الأفعال التوجيهية directive acts، وغايتها هي أن المتكلم يحمل المستمع على فعل أشياء معينة، أي يسلك بطريقية تجعمل سلوكه يتضاهي المحتوى القضوي للتوجيه. وأبيرز أمثلية هيذه الأفعمال هي الأوامير، والمطالب، والالتهاسات.

- 3 الأفعال الإلزامية commissive acts، وغايتها هي المتزام المتكلم أمام المستمع بفعل أشياء معينة. وأمثلة هذه الأفعال هي الوعود، والشلور، والتعهدات، والتعاقدات.
- 4- الأفعـال التعبيريـة expressive acts، وغايتهـا هـي التعبـير عـن مـشاعرنا ومواقفنا. وأمثلتها هي الاعتذار، والشكر، والتهنتة، والترخيب، والتعزية.
- 5- الأفعال التصريحية declarative acts، وغايتها هي أن يحدث المتكلم تغييرًا في العالم عن طريق نطقه للكلام، ولذلك يتغير العالم لمضاحاة المحتوى القضوي للمنطوق. وأمثلة هذه الأفعال هي "أعلن أنك زوجتي" و"أنست مفسول من العمل".

على أن سيرل لم يقنع بتقديم نظرية في استعمالات اللغة فحسب. وسر ذلك هو اعتقاده بأنه حتى عندما نصنف استعمالات الأفعال تصنيفًا جيدًا ونفهم معانيها فهمًا كاملاً، سوف تبقى مشكلات فلسفية حقيقية تتطلب حلاً مثل طبيعة الالتزام، والمسئولية، وإنجاز الأفعال بحرية وإرادة وعقلانية، ولعل هذا ما يكشف عنه عنوان أحد كتبه المتأخرة العقلانية في الفعل عام 2001. وليس غريبًا إذن أن ننظر إلى دراسة سيرل للغة في كتاب أفعال الكلام على أنها خطوة ابتدائية في طريق طويل لا تزال تتوالى فيه الخطى. وليس غريبًا أيضًا أن يرى سيرل نفسه أن حل المشكلات المشار إليها يتطلب دراسة موضوعات أخرى غير اللغة مثل وبعد أن قَدَّمَ سيرل إلىها يتطلب دراسة موضوعات أخرى غير اللغة مثل أن حل المشكلات المشار إليها يتطلب دراسة موضوعات أخرى غير اللغة مثل أوبعد أن قَدَّمَ سيرل إسهاماته الأولى في كتابه الأساسي أفعال الكلام عام 1969،

ـــــ الفصل الثاني: سيرل من اللغة إلى المقل والمجتمع ـــــــ



والمعنى: دراسات في نظرية أفعال الكلام 1979، شم عداد وَقَدَّمَ تحليلاً مفصلاً لنظرية أفعدال الكسلام في كتساب – بالاشدتراك مدم دانيسال فنسدرفكن Daniel Vanderveken – بعنوان أسس المنطق المتضمن في الكلام عام 1985.

k

### 6- فلسفة العقل

80

وفي أواخر الثمانينيات من القرن العشرين تحوَّل اتجاه سيرل إلى دراسة فلسفة العقل. وإن شئت عبارة موجزة تعرف بها فلسفة العقل، قل هي دراسة المئكلان الفلسفية المتعلقة بالعقل والحالات العقلية، مثل طبيعة العقل، وعلاقة العقل بالجسم، ومعرفة العقل، والوعي، والقصدية، ونحو ذلك. وكانت فلسفة اللغة منذ خسين عامًا خلت تعتبر الفلسفة الأولى، ولكن طرأ تغير على الفلسفة في الربع الأخير من القرن العشرين، أصبحت معه فلسفة العقل في قلب الفلسفة، وأصبحت فروع الفلسفة مثل الإبستمولوجيا، والميتافيزيقا، وفلسفة الفعل، وحتى فلسفة اللغة، تعتمد على فلسفة العقل، وتعد فروعًا منها في بعض الحالات. ولذلك يرى سيرل أن فلسفة العقل هي الآن الفلسفة الأولى.

وهناك مجموعة من الأسباب وراء هذا التغير حسبنا منها الإشارة إلى سببين الأول أنه أصبح واضحًا لعدد كبير من الفلاسفة أن فهمنا للقضايا في عدد كبير من الموضوعات، مثل طبيعة المعنى والعقلانية واللغة بصفة عامة، يفترض مسبقًا فهمًا للعمليات العقلية الأساسية. على سبيل المثال، تعتمد طريقة تمثيل اللغة فهمًا للعمليات العقلية الأساسية بيولوجيًّا التي يمثل بها العقل الواقع. وبالفعل فل<sup>(1)</sup> للواقع على الطرق الأساسية بيولوجيًّا التي يمثل بها العقل الواقع. وبالفعل فل<sup>(1)</sup> والمقاصد والاعتقادات والرغبات. والسبب الثاني هو ظهور فرع جديد هو العلم والمقاصد والاعتقادات والرغبات. والسبب الثاني هو ظهور فرع جديد هو العلم التمري في كل صوره<sup>(26)</sup>. والعلم المعرفي هو دراسة علمية للإدراك والتفكر البشري في كل صوره<sup>(26)</sup>. والعلم المعرفي هو دراسة علمية للإدراك والتفكر والذكاء الاصطناعي، والأنثروبولوجيا، وعلم اللغة، وفسيولوجيا الأعصاب.

Scanned by CamScanner

ولقد ألمح سيرل إلى تحوله من فلسفة اللغة إلى فلسفة العقل في السيرة الذاتية الموجزة التي أوضح فيها إسهامه في العقل بقوله: "نشأ عملي في فلسفة العقل من عملي المبكر في فلسفة اللغة، وبصفة خاصة نظرية أفعال الكلام. ولقد عنى معظم عملي في فلسفة العقل بموضوعات في القصدية وبنيتها، وعلى وجه الخصوص قصدية الإدراك الحسي والفعل. وعلاقة قصدية العقل بقصدية اللغة. وكتبت بصورة واسعة أيضًا في العلم المعر في عمدية العقل بقصدية اللغة. وكتبت النموذج الحسابي في العقل مالعر في العمو العقل بقصدية اللغة. وكتبت بالنوذج الحسابي في العلم المعر في العلم المعر في وبنيته، وعلى مالغة. النموذج الحسابي في العقل والجسم وطبيعة الوعي وبنيته، وعلاقة الوعي النموذج من عملي بمشكلة العقل والجسم وطبيعة الوعي وبنيته، وعلاقة الوعي باللاوعي، والصيغة الملائمة للتفسير في العلوم الاجتهاعية وتفسير السلوك الإنساني بصفة عامة "<sup>(22)</sup>.

واستهلَّ سيرل دراسته لفلسفة العقل بعدة مقالات أبرزها "ما الحالة القصدية؟" عام 1979، و"العقول، والأنخاخ، والبرامج" عام 1980، و"القصدية الباطنية" عام 1980، و"الفلسفة التحليلية والظواهر العقلية" عام 1981، و"القصدية والمنهج" عام 1981، و"أسطورة الكمبيوتر" عام 1982. ثُمَّ تَوَّج كل هذه المحاولات بكتاب القصدية: مقال في فلسفة العقل عام 1983. وربيا يوحي العنوان أن تحولاً كبيرًا قد حدث من اللغة إلى موضوع جديد مختلف عنها تمام الاختلاف وهو العقل. ولكن الحق أن سيرل في كتاب القصدية طبق الأفكار التحتية لنظريته في أفعال الكلام على نظرية القصدية تطبيقًا عامًا. ولم يفرغ سيرل تماما من الحديث عن اللغة، ولكن ما يقوله عنها الآن ليس تحليلاً لبنيتها المنطقية، وإنها وضعها في علاقة مع العقل والمجتمع.

وهناك هدفان أساسيان من دراسة القصدية. الأول هو إثبات كيف ترتبط اللغة بالعقل، ذلك أن الطريقة التي يرتبط بها العقل واللغة هي أنها يظهران القصدية معًا. ولكن لمن تكون الأسبقية: قصدية اللغة أم قصدية العقل؟ جوابنا عن هذا السؤال أن سيرل يجعل قصدية العقل أسبق من قصدية اللغة، قصدية العقل أساسية، وقصدية اللغة مشتقة.

\_ الفصل الثاني: سيرل من اللغة إلى المقل والمجتمع ــــــــــ

وفي الصفحة الأولى من مقدمة كتاب القصدية، يقرر سيرل أسبقية العقر على اللغة، وأن فلسفة العقل هي "الفلسفة الأولى"، شم تأتي فلسفة اللغة بعد ذلك. ويقول في هذا المعنى: "الافتراض الأساسي القائم وراء تناولي لمشكلان اللغة هو أن فلسفة اللغة فرع من فلسفة العقل. وقدرة أفعال الكلام على تمثيل الأشياء وحالة الأشياء في العالم هي امتداد لقدرات أساسية على نحو بيولوجي كبير للعقل (أو المخ) لربط الكائن الحي بالعالم عن طريق حالات عقلية من قبيل أن أفعال الكلام نوع من الفعل والإدراك الحسي على وجه الخصوص، وطالا أن أفعال الكلام نوع من الفعل الإنساني، وطالما أن قدرة الكلام على تمثيل الأشياء وحالة الأشياء هي جزء من قدرة عامة جدًا للعقل على ربط الكائن الحي بالعالي فإن أي تقرير كامل عن الكلام واللغة يتطلب تقريرًا عن الكيفية التي يربط بها العقل / المخ الكائن الحي بالواقع"<sup>(20)</sup>.

والهدف الثاني من وراء دراسة القصدية هو رسم معالم الطريق لدراسة العقل دراسة صحيحة، تفيد من نتائج العلم وبخاصة فسيولوجيا الأعصاب وكيفية عمل المخ، وتستبعد في الوقت نفسه الأفكار الفلسفية الخاطئة في دراسة العقل عامة والقصدية خاصة، مثل المسلوكية behaviorism، والوظيفية عامة والقريرة والنزعة الحسابية computationalism. ولا يخلو كتاب من كتب سيرل المتأخرة التي صدرت بعد القصدية إلا وتجد فيه نقدًا نسقيًّا منهجيًّا لهذه النظريات. وهو نقد يقوم في غالب الأمر على الحجة والبرهان.

### 7- فلسفة المجتمع

لم يشأ سيرل أن ينهي كتابه إعادة اكتشاف العقل 1992 من دون أن يقترح بعض المقترحات للدراسة الملائمة للعقل، ومن بينها الجملة الأخيرة في الكت<sup>اب</sup> "نحن في حاجة إلى إعادة اكتشاف السمة الاجتهاعية للعقل "<sup>(29)</sup>. وجاءت هذه الجملة بمثابة الإعلان عن كتابه التالي بنية الواقع الاجتهاعي 1995. ومن الحق أن سيرل حين ألح في دراسة بنية الواقع الاجتهاعي لم يفكر في دراستها من منظور النظريات الوضعية في العلوم الاجتهاعية، ولم يفكر في دراستها من منظور فلس<sup>فة</sup> ------ اللغة والعلم في الغليمة المعاصرة

العلوم الاجتهاعية، على النحو الموجودة عليـه الآن، أو الفلـسفة الـسياسية، وإنـما أراد دراسة فلسفية للمجتمع تكون قائمة بذاتها.

83

وتباريخ الفلسفة شباهد عبلى أن الفروع الجديدة المبتكرة تبأتي استجابة لتطورات داخل الفلسفة وخارجها على حد سواء. وهكذا، على سبيل المشال، في الجانب المبكر من القرن العشرين تم ابتكار فلسفة اللغة، بالمعنى الذي نستعمل به هـذا التعبير الآن، استجابة لتطورات في المنطق الريباضي وعميل في أسبس الرياضيات. وحدث تطور مماثل في فلسفة العقل. "وأود أن أقترح أنه في القرن الحادي والعشرين سوف نحس حاجة ملحة إلى ما سوف أسميه فلسفة المجتمع philosophy of society، ولابد من أن نحاول تطويرها بالتأكيد. ونحس نميس في الوقت الحاضر إلى تفسير الفلسفة الاجتماعية social philosophy على أنها إما فرع من الفلسفة السياسية (وبالتالي تعبير "الفلسفة الاجتهاعية والسياسية "، أو نميل إلى تفسير الفلسفة الاجتماعية على أنها دراسة فلسفة العلوم الاجتماعية، والدارس الذي يتلقى في الوقت الحالي مقررًا دراسيًّا يُسَمَّى الفلسفة الاجتماعية ا إما أن يدرس على الأرجح رولز Rawls في العدالة (الفلسفة السياسية) أو ممبل Hempel في تفسيرات القانون السشامل في العلوم الاجتهاعية (فلسفة العلم الاجتهاعي). وأقترح أننا لابد من أن تكون لدينا فلسفة مجتمع قائمة من غير دعامة، تقوم للعلوم الاجتماعية بالطريقة التي تقوم بها فلسفة العقل لعلم النفس والعلم المعرفي، أو تقوم بها فلسفة اللغة لعلم اللغة"(30).

وعلى رأس أسئلة أنطولوجيا الواقع الاجتهاعي يأتي السؤال: كيف تستطيع الكائنات البشرية، من خلال تفاعلاتها الاجتهاعية البينية أن تبدع واقعًا اجتهاعيًّا موضوعيًّا للهال والملكية والزواج والحكم، وهلم جرًّا، عندما لا توجد هذه الكيانات بمعنى ما إلا بمقتضى اتفاق جعي أو اعتقاد في أنها توجد؟ ويرى سيرل أننا نحتاج في دراستنا للواقع الاجتهاعي والسياسي إلى فئة من المفاهيم سوف تمكننا من وصف هذا الواقع من مسافة وسطى إذا جاز التعبير. وسر ذلك أن المشكلة التي تواجهنا في التعامل بنجاح مع الواقع الاجتهاعي هي أن مفاهيمنا إما أنها بجردة تجريدًا شديدًا كما هو الحال في الفلسفة السياسية التقليدية مثل مفاهيم العقد الاجتهاعي أو الصراع الطبقي، أو تميل إلى أن تكون صحفية في جوهرها. تعالج الأسئلة اليومية في السياسة وعلاقات القوة (<sup>(31)</sup>.

كيف ننسجم مع الكون؟ كيف يعمل العقل؟ كيف تعمل اللغة؟ كيف يبدع العقل واقعًا اجتهاعيًّا موضوعيًّا؟ تلكم هي أبرز الأسئلة التي يدور حولها تفكير سيرل ويسعى إلى الإجابة عنها. وكلي أمل أن تجد القرارئ في كترابي هذا بعض الإجابات المفيدة، وأن تثير هذه الإجابات في نفسك شيئًا من الحوار الخصب الذي يدفع إلى طلب الحق بقدر طاقة البشر.

### هوامش الفصل الثاني

84

- Gustavo Faigenbaum, Conversations with John Searle, Montevideo, Uruguay: Libros EnRed, 2001, p. 34.
- (2) Ibid., p.37.
- (3) Ibid., pp. 44-45.
- (4) Anthony Kenny, Frege: An Introduction to the Founder of Modern Analytic Philosophy, Oxford: Blackwell, 2000, p. 211.
- (5) John R. Searle, "Contemporary Philosophy in the United States," in Nicholas Bunnin and E.P.Tsui– James (eds.), The Blackwell Companion to Philosophy, Oxford: Blackwell, 1996, p.2.
- (6) Barry Smith, "John Searle: From Speech Acts to Social Reality," in Barry Smith (ed.), John Searle, Cambridge: Cambridge University Press, 2003, p.1.
- John R. Searle, Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language, Cambridge: Cambridge University Press, 1970, p. 4.
- (8) John R. Searle, Mind, Language and Society: Philosophy in the Real World, New York: Basic Books, 1999, p.13.
- (9) John R. Searle, Construction of Social Reality, New York and London: the Free Press, 1995, p. 150.

<sup>(10)</sup> Ibid., pp. 150 – 151.

Scanned by CamScanner

### (11) انظر في أنواع التناظر، والاعتراضات على نظرية التناظر في المصدق، كتابنا: نظرية المعرفة المعاصرة، الدار المصرية المعودية، القاهرة، 2005، ص103 -116.

(12) Barry Smith, "John Searle: From Speech Acts to Social Reality," p. 2. وانظر الرؤية المعتدلة من نظرية التناظر في الصدق التي يقدَّمها سيرل في مقالمة "المصدق: إعادة النظر في آراء ستراوسون".

John R. Searle, "Truth: A Reconsideration of Stawson's Views," in Lewis Edwin Hahn (ed.), *The Philosophy of P.F. Strawson*, (The Library of Living Philosophers, Vol. XXVI), Chicago and Lasalle, Illinois: Open Court, pp. 395-400.

وتأمل رد ستراوسون، الناقد لنظرية التناظر، القاتل إنها ليست معتدلة بصورة كافية:

P.F Strawson, "Reply to John Searle," in Lewis Edwin Hahn (ed.), The Philosophy of P.F. Strawson, p. 402.

- (13) Nick Fotion, John Searle, Princeton and Oxford: Princeton University Press, 2000, p. 2.
- (14) Ibid., p. 2.

85

- (15) Gustavo Faigenbaum, Conversations with John Searle, pp. 268 269.
- (16) William Hirstein, On Searle, Belmont, Calif.: Wadsworth, 2001, p.7.
- (17) Gustavo Faigenbaum, Conversations with John Searle, p. 29.
- (18) W.V. Quine, Word and Object, Cambridge: Mass.: MIT Press, 1964, second printing, (first ed. 1960), p. 28.
- (19) John R. Searle, Consciousness and Language, Cambridge: Cambridge University Press, 2002, p. 227.

ويعلق سيرل على إمكانية تفسير حجة الحجرة الصينية على أنها تفنيد للسلوكية بقوله: في حجة الحجرة الصينية يتبع الإنسان الموجود بالحجرة برنامج الكمبيوتر الذي يجعل سلوكه اللفظي غير قابل للتمييز من سلوك المتكلم الصيني، ولكن هذا الإنسان لم يفهم اللغة الصينية برغم ذلك. إنه يستوفي المعيار السلوكي للفهم من غير أن يفهم بالفعل. وهكذا فإن تفنيد الذكاء الاصطناعي القوي هو بالأحرى تفنيد للسلوكية.

\_\_ الفصل الثاني: سيرل من اللغة إلى العقل والمجتمع \_

- Ibid., p. 227, note. 3: and see also John R. Searle, "Twenty – One years in the Chinese Room," in View into the Chinese Room: New Essays on Searle and Artificial Intelligence, John Preston and Mark Bishop (eds.), Oxford: Oxford University Press, 2002, pp. 51-69.

- (20) Ibid., p. 228, and see also John R. Searle, "Consciousness, the Brain and the Connection Principle: A Reply," *Philosophy and Phenomenological Research*, Vol. LV, No. 1, March 1995, p. 231.
- (21) W.V. Quine, "Indeterminacy of Translation Again," The Journal of Philosophy, Vol. LXXXIV, No.1, 1987, p. 5.
- (22) John R. Searle, Consciousness and Language, p.2.
- (23) J.L. Austin, *Philosophical Papers*, second edition, J.O. Urmson and G.J.Warnock (eds.), Oxford: Clarendon Press, 1970, p.99.
- (24) John R. Searle, "Contemporary Philosophy in the United States," in Nicholas Bunnin and E.P.Tsui – James (eds.), The Blackwell Companion to Philosophy, p.8; and see also John R. Searle, " J.L.Austin (1911-1960)," in A Companion to Analytic Philosophy, Aloysius P. Martinich and David Sosa (eds.), Oxford /Malden MA: Blackwell, 2001, pp. 218-220.
- (25) John R. Searle, Mind, language and Society: Philosophy in the Real World, pp. 148-150.
- (26) John R. Searle, *Philosophy in A New Century: Selected Essays*, Cambridge: Cambridge University Press, 2008, p.14.
- (27) John R. Searle, "Searle, John R.," in Samuel Guttenplan (ed.), A Companion to the Philosophy of Mind, Oxford: Blackwell, 1998, p. 544.
- (28) John R. Searle, Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind, Cambridge: Cambridge University Press, 1958, p.vii.
- (29) John R. Searle, The Rediscovery of the Mind, Cambridge: Mass.: MIT Press, 1992, p. 248.
- (30) John R. Searle, Philosophy in A New Century: Selected Essays, p. 19.
- <sup>(31)</sup> Ibid., p. 20.

86

Scanned by CamScanner

Scanned by CamScanner

# 3 سيرل ومشكلة الوعي

الفصل الثالث

### 1 – لغز الوعي

88

الإنسان كائن عجيب، تراه يتيه فرحًا وغرورًا عندما يتحدث عن معرفته بالطبيعة وبعض أسرارها، فإذا ما سئل عن أشياء حقيقية في نفسه ولا تستقيم ل حياة من دونها مثل الوعي، تراه وقد أخذته الحيرة من كل جانب. وأنت لا تجانب الصواب إذا قلت: لا توجد ظاهرة أكثر ألفة لنا في العالم من الوعي، ولا توجه ظاهرة أكثر حيرة لنا في العالم من الوعي أيضًا. فنحن نعرف الوعي معرفة حمية أكثر من معرفتنا لبقية العالم، ولكننا نفهم بقية العالم فها يفوق فهمنا للوعي. والعجيب أن ظاهرة الوعي هذه المألوفة لكل واحد منا مراوغة كأشد ما تكون المراوغة لأية دراسة منهجية سواء في العلم أم في الفلسفة. ولم يكن غريبًا بعد ذلك أن يسلم الفلاسفة والعلماء بأن الوعي هو اللغز الأكبر.

وعندما يفكر المرء في الوعي يجد نفسه أمام لغز بشبه لغز الزمان عند القديس أوغسطين (345-430) الذي عرضه في الاعترافات على النحو التالي: عندما لا يطرح المرء السؤال "ما الزمان؟" فإنه يعرف ما عساه أن يكون الزمان، ولكنه إذا طرح السؤال فإنه لا يعرف عن الزمان شيتًا<sup>(1)</sup>. فما الذي يفضي بنا إلى الوقوع في لغز الوعي؟

Scanned by CamScanner

إن الإجابة عن هذا السؤال تأخذنا إلى سؤال آخر وهو: كيف توجد الأشياء في العالم؟ وهنا نجد أنه من الصواب إلى حدَّ ما أن نقدم إجابة علمية بدلًا من الإجابة الفلسفية. والإجابة العلمية هى ثمرة لنتائج العلم الحديث. هناك قضيتان في العلم الحديث يضعها كثير من العلماء موضع الثقة نظرًا لكثرة الأدلة التي تقوم على صحتها. وهاتان القضيتان هما النظرية الذرية في المادة والنظرية التطورية في الأحياء. وتبعًا لهاتين النظريتين نجد أن الكون يتألف من كائنات عبارة عن ذرات في محالات القوة. وعادة ما تأخذ هذه الذرات بنية عضوية في أنظمة، ويتم تعيين والحياك القوة. وعادة ما تأخذ هذه الذرات بنية عضوية في أنظمة، ويتم تعيين والجبال والأشجار والأنهار والحيوانات، وبعض هذه الأنظمة هى الكواكب ومن بين الأنظمة العضوية نجد الكائنات الحية التي توجد اليوم بوصفها أعضاء في أنواع تطوَّرت عبر الزمن. وطورت بعض أنواع الأنظمة العضوية أجهزة في أنواع تطوَّرت عبر الزمن. وطورت متى وصلنا إلى "العقول"<sup>(20)</sup>

Scanned by CamScanner

مثل الجاذبية الأرضية وتسير وفقًا للقوانين الفيزيائية. كانت الأشياء في الكون إذ مادة غير حية وخالية من الإدراك، وبالتالى فهو عالم من كتل تلف وتدور ولكم تأمل الخبرة الواعية: إنها تبدو بحيث تكون ظاهرة من نظام آخر. فالإدراك الذار ليس جزءًا من عالم فيزيائي يتألف من كتل مادية في المكان. وعندما يضاف الوع إلى العالم فإننا نحصل على شيء جديد حقًا، وليس مجرد إعادة تنظيم لما يكون لد بالفعل. فالوعي شيء إضافي، والنظرية التي تصلح لتفسير العالم بدون خبر واعية تبدو غير كافية بصورة جذرية لتفسير العالم الذي يتضمن الخبرة الواعية<sup>(1)</sup> فكيف نلائم بين الوعي باعتباره ظاهرة خاصة غير مادية، وهذه الرؤية العلب المادية للعالم؟ وكيف نفسر الوعي غير الطبيعي في حدود طبيعية؟ وكيف استطاع الوعي أن ينشأ من المادة؟

إن هذه الأسئلة وما نسج على منوالها تكشف عن وجود ما أصبح يُسَمَّى إ العرف الفلسفي باسم الفجوة التفسيرية explanatory gap. يقول عالم الأحبا. الانجليزي توماس هكسالي Thomas Huxley (1895-1825) في كتاب دروس في الفسيولوجيا الأولية: "كيف <u>يحدث شيء جدير بالملاحظة هكـذا مثـل الـوم</u> A40 كنتيجة لإثارة نسيج عصبي، ولا يقبل التفسير تمامًا مثل ظهور الجني من المصبح عندما يحكه علاء الدين". (4) ويعود مصطلح الفجوة التفسيرية إلى جوزيف لينب ندك Joseph Levine الذي عرضه لأول مرة في معرض نقده للنزعة المادية في فلسفة العقل في مقالته النزعة المادية والكيفيات: الفجوة التفسيرية 1983، ويفرر أن <sup>م</sup>ر بين أسباب الشك في كفاية النظريات الفيزيائية في العقل هو الاتهام الذي مزدا أن هذه النظريات "تهمل" الجانب الواعي الكيفي من الحياة العقلية، والنظري<sup>ان</sup> الفيزيائية تهمل الكيفيات بالمعنى الإبستمولوجي؛ لأنها تظهر عجزنا عن تف<sup>نب</sup> السمة الكيفية في حدود الخصائص الفيزيائية للحالات الحسية. ووجود هذا الفجوة التفسيرية يشكل نقصًا عميقًا في النظريات الفيزيائية في العقل إذن لا نملك تصورًا للطبيعة الفيزيائية يجيز لنا أن نفهم كيف يمكن تفسير خبراتا الذاتية الذاتية.

9()

وهكذا يمثل الوعي عقبة في البحث عن فهم علمى للكون. إن علم الفيزياء لم يكتمل بعد، ولكنه مفهوم جيدا، وتغلب علم الأحياء على كثير من الألغاز القديمة التي كانت تحيط بطبيعة الحياة. وهناك ثغرات في فهمنا هذه المجالات، ولكنها لا تبدو عسيرة المعالجة. ونحن نملك فهمّا لما عساء أن يكون حلَّم هذه المتكلات، ولا نحتاج إلا إلى تفصيلات صحيحة. وحتى في علم العفل نجد أن قدرًا كبيرًا من النجاح قد تحقق. والعمل الحالي في العلم الإدراكي وعلم الأعصاب يقودنا إلى فهم أفضل للسلوك البشرى وفهم العمليات التي تدفعه. وليس من شكّ في أننا لا نملك نظريات تفصيلية كثيرة عن الإدراك، ولكن التفصيلات لا يمكن أن تكون أبعد مما هو معقول. ومع ذلك لايزال الوعي عيرًا وليس من شكّ في أننا لا نملك نظريات تفصيلية كثيرة عن الإدراك، ولكن كما كان دائمًا، ولا يزال يبدو ملغزا أن سبب السلوك لابد من أن يكون مصحوبًا بحياة داخلية ذاتية أننا لا نملك نظريات تفصيلية كثيرة عن الإدراك، ولكن كما كان دائمًا، ولا يزال يبدو ملغزا أن سبب السلوك لابد من أن يكون مصحوبًا التفصيلات لا يمكن أن تكون أبعد مما هو معقول. ومع ذلك لايزال الوعي عيرًا من الوعي ينشأ من أنظمة فيزيائية مثل الأخاخ، ولكننا نملك فكرة ضئيلة عن كيف مي الوعي ينشأ من أنظمة فيزيائية مثل الأخاخ، ولكننا نملك فكرة ضئيلة عن كيفية الوعي ينشأ من أنظمة فيزيائية مثل الأخاخ، ولكننا نماك فكرة ضئيلة عن كيفية المهوزه أو عن سبب وجوده على الإطلاق. إن النظريات العليه الحالية لا تمس الم عنه واقعون في ظلام دامس حول كيفية ملاءمة الوعي للنظام الطبيعي<sup>(8)</sup>.

ويقرر ذانيال دينيت في كتاب الوعي مفسرًا 1991: "أن الوعي الإنساني هو تقريبًا اللغز الأخير المتبقى ... وهناك ألغاز أخرى كبيرة: لغز أصل الكون، ولغز الحياة والتكاثر، ولغز التصميم الموجود في الطبيعة، ولغز الزمان والمكان والجاذبية الأرضية ... ونحن لا نملك حتى الآن إجابات نهائية عن الأسئلة المتعلقة بعلم الكون وفيزياء الذرة، وعلم الوراثة الفردي، والنظرية التطورية، ولكننا نعرف كيف نفكر حولها. والألغاز لا تتلاشى أو تزول نهائيًّا وإنها تخف حدتها ... ومع ذلك فإننا لا نزال مع الوعي في لبس شديد. فالوعي يقف اليوم بمفرده باعتباره الموضوع الذي يترك حتى المفكرين الكبار، وقد عقدت ألسنتهم وأخذتهم الحيرة من كل جانب"<sup>(7)</sup>. فها المحاولات التي قام بها الفلاسفة وعلماء الأعصاب وعلماء النفس وعلم، الإدراك بصفة عامة لمعالجة هذه الفجوة التفسيرية والاقتراب من فهم لغز الوع أو بعض عناصره على الأقل؟ لقد انقضت عدة عقود من القرن العشرين استبعد فيها الوعي من مركز البحث الفلسفي والعلمى، وظل منفيًّا على الأطراف لا فيها الوعي من مركز البحث الفلسفي والعلمى، وظل منفيًّا على الأطراف لا يحظى من العناية إلا بالقدر الضئيل، غير أنه عاد في العقدين الأخيرين واستعاد مكانته فخصصت له الكتب والمجلات الرفيعة والمراكز العلمية، وأصبحنا نجد فلاسفة وعلماء لا شغل يشغلهم إلا الوعي . ولكن يحق للمرء أن يتساءل عن س إهمال الفلاسفة والعلماء لمشكلة الوعي ومعارضتهم لها. إن أسباب معارضة هذه المشكلة عند الفلاسفة تختلف عن أسباب معارضتهم لها. إن أسباب معارضة هذه الأعصاب وعلماء الإدراك عمومًا. فالفلاسفة التهى بهم الطواف الفكري عند تحليل اللغة بعد التأثير القوي الذي مارسه فتجنشتين ورايل في فلسفة العقل.

انظر مثلًا إلى أنتوني كيني بعد أن عَرَّفَ العقل على أنه "قـدرة عـلى اكتساب قدرات فكرية"<sup>(8)</sup> يعترف بأنه لم يقل شيئًا عن الـوعي في تعريف للعقـل، ولكي يفسر السبب في ذلك نراه يميز بين ثلاثة أشياء مختلفة ربها يكون الـوعي مقـصو<sup>كا</sup> بها: <sup>(9)</sup>

أولاً، ربيا يعني المرء الوعي الديكارتي، أي الملمح المشترك لمحتويات العالم الخاص بالاستبطان والمميز له، وهذا في رأي كينى جزء من اللغو الفلسفي؛ لأن إذا كان الوعي اسماً لشيء لا يمكن ملاحظته إلا عن طريق الاستبطان، فإن معن هذا الاسم يجب تعلمه عن طريق أداء خاص لا يقبل التحقق والفحص، ولكن لا توجد كلمة يمكن أن تكتسب معنى عن طريق مشل هذا الأداء؛ لأن الكلمة لا تملك معنى إلا بوصفها جزءًا من اللغة، واللغة في جوهرها شيء علنى مشترك فكيف أعرف في هذه الوجهة من النظر أن ما سميته أنا باسم الوعي هو ما سنه أنت بهذا الاسم؟

ثانيًا، ربسها يعنمي الموعي ممارسة لقدراتنا على الإدراك الحسي، أي إ<sup>درالا</sup> التغيرات في البيئة والقدرة على الاستجابة لها. ولكن الموعي بهذا المعنى <sup>لبرو</sup> ------ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة -----

ملمحًا محددًا للعقل، إذا كان العقل هو ما يميز الكائنات الإنسائية من الحيوانـات الأخرى؛ لأن الوعي بهذا تشترك فيه القطط والكلاب والأبقار .

93

ثالثًا، هناك الوعي الذاتي self-consciousness، أي وعي الإنسان بها يفعله، ولكن المرء يمكن أن يقدر التقليد الذي يعتبر الوعي الذاتي عنصرًا أساسيًّا في العقل حق قدره دون أن يدخله صراحة في تعريف العقل.

وإذا تركنا الفلسفة وتحولنا إلى علم النفس، وجدنا أن علماء النفس على قناعة بأن هذا العلم إذا شاء أن يبحث لنفسه عن مكانة بين العلوم فلابد من أن يكون علمًا للسلوك. أما علماء، الإدراك فقد اعتبروا أن برنامج بحبثهم هو اكتشاف برامج الكمبيوتر في المخ، واعتقدوا بأن هذا سوف يفسر السلوك، وعندما رغب علياء الأعصاب عن معالجة مشكلة الوعي، بدا الأمر محيرًا بالنسبة لموقفهم بصفة خاصة، ذلك لأن أحد الوظائف الأساسية للمخ هي أنه يسبب الحالات الواعية ويغذيها. فدراسة المخ من غير دراسة الوعي تشبه دراسة المعدة من غير دراسة الهضم، ودراسة علم الوراثة من غير دراسة وراثة الصفات. ورغبة علماء الأعصاب عن دراسة الوعي يمكن ردها إلى سببين: أولاً، شَعَرَ كثير من علماء الأعصاب – ولا يزال بعضهم يشعر – أن الوعي ليس موضوعًا ملائمًا للبحث العلمي العصبي. وعلم المخ المشروع يمكن أن يـدرس أشـياء كثـيرة مـن بينهـا اكتشاف مرسلات عصبية جديدة. وهناك علماء لا يستبعدون الوعي من البحث العلمي، ولكنهم يملكون سببًا ثانيًا يتضح في قولهم: "لسنا على استعداد" لمعالجة مشكلة الوعي(10). وهناك بطبيعة الحال مجموعة من العلماء لهم إسهامات عظيمة ويمثلون استثناءات مشهورة في القرن العشرين لمعارضة دراسة الوعى في مقدمتهم سير أرثر شرنجتون Arthur Sherrington وروجر سبري Roger Sperry وسير جون إيكلس John Eccles. ومهما يكن من أمر، فقد اعتقد كشير من الناس في أوائل القرن العشرين أننا على استعداد لمعالجة مشكلة الأساس الجزيئي للحياة والوراثة. وكانوا على خطأ، وليس أدل على هذا الخطأ وغيره في علم الوراثة من الإعلان مؤخرًا عن "الخريطة الوراثية" البشرية.

الفصل الثالث: سيرل ومشكلة الوحى ـــــــ

94 2- الاتجاهات الأساسية في دراسة الوعي

تتفاوت وجهات نظر الفلاسفة وعلماء الإدراك بصفة عامة في كيفية التعامل مع لغز الوعي والفجوة التفسيرية، ويمكن حصر وجهات النظر هذه على وب التقريب في مجموعة من الاتجاهات، ونقول على وجه التقريب؛ لأن حصرها عل وجه الدقة أمر لم تتفق عليه كلمة فلاسفة العقل بعد. هناك مَن يعبرون صراحة عن نزعة شكية تجاه الوعي، وينكرون وجوده بوصفه ظاهرة حقيقية. وهناك من ينظرون إلى الوعي على أنه لغز وسر يتجاوز الطبيعة. وهناك مَن يقولون إن الوعي ظاهرة طبيعية ولكن تفسيرها النظري بعيد المنال. وهناك مَن يحاولون تفسير الوعي عن طريق رده إلى حدود مألوفة. وهناك مَن الفلاسفة الأحيا، يعتقدون أن الوعي ظاهرة حقيقية ويمكن تفسيرها في حدود طبيعية.

ويسمى الاتجاه الأول باسم النزعة الاستبعادية eliminativism ويمكن أن نسمي الاتجاه الثاني بالتصور الإعجازي miraculous للوعي، أما الاتجاه الثالث فيسمى باسم نزعة صاحب اللغز الجديدة mysterianism ويسمى الاتجاه الرابع باسم النزعة الردية reductionism، وأما الاتجاه الخامس فيجوز أن نسبه المذهب الطبيعي naturalism. وسوف نناقش هذه الاتجاه ات مناقشة تتمهل أحيانًا وتسرع الخطى أحيانًا أخرى، وذلك وفقًا لأهمية كل اتجاه منها.

1 - النزعة الاستبعادية

يقول أنصار النزعة الاستبعادية إن مشكلة الوعي لا وجود لها، ولا توجد فجوة تفسيرية تتطلب منا الاجتهاد في سدها وعبر عن الـشك في وجود الـوع واستبعاده مجموعة من الفلاسفة مشل باتريـشيا تشر تـشلاند ودانيـال دينيت في كتاباته المبكرة، ويشك هؤلاء في تماسك المفهوم الفعلي للوعي وفي ملاءمة الـوع للبحث الفلسفي والعلمي، وينكرون بصفة عامة وجود الأحاسيس والأفكار، ويقولون إن التسليم بهذه الأمور كـان سـابقًا عـلى العلـم مشل التـسليم بوجود الأشباح، أما الآن فإنها تـدخل في إطـار اللغـو الفـارغ، إذ لا يوجد سـوى المخ

المادي. وتقارن باتريشيا تشر تشلاند مفهوم الوعي بمفاهيم ميتة ذهب أوانها مشل الأثير واللاهوب، وهى مفاهيم تفقد سلامتها ومكانتها عند الاقتناع بمجموعة من القوى النظرية والتجريبية.<sup>(11)</sup> ومن الشكاك حول الوعي أيضًا مَن يقـول إن الوعي ربيا لا يكون أكثر واقعية من النفس البسيطة التي تخلص منها هيوم<sup>(21)</sup>. والمعروف أن هيوم نظر إلى "النفس" – في الاستخدام الفلسفي القـديم أو "العقل" في الاستخدام المعاص – على أنها لا تزيد عن أن تكون مجموعة من الإدراكات أو التجارب التي يرتبط بعضها مع بعض عن طريق التداعي. ومن أنصار النزعة الاستبعادية أيضًا من يزعم أن العلم يستطيع الاستغناء عن مفهـوم الوعي ولا يفقد شيئًا من شموليته وقوته التفسيرية، ليس هـذا وحسب، بـل إن اللغة العادية تستطيع أن تستغني عن مفهوم الوعي أيضًا<sup>(11)</sup>، ولا عجب أن ينظر الاستبعاديون إلى كلمة الوعي باعتبارها كلمة زائفة.

ولا تحظى النزعة الاستبعادية بشيء من تأييد الفلاسفة على أساس أنها وجهة نظر متطرفة، ويمكن الرد عليها ببساطة عن طريق النظر في وظيفة الوعي. إن بقاء الكائن البشري على قيد الحياة يتطلب الوعي. فأنت لا تستطيع أن تقرأ جريدة الصباح، وتدبر حاجاتك الخاصة، وتمارس عملك، وتتعامل مع غيرك من الناس إذا لم يكن هناك وعي. وهل كان في مقدور أصحاب النزعة الاستبعادية أن يكتبوا المقالات والكتب التي يفهمها غيرهم من غير وعي؟ ولو قيل إن الوعي خرافة ولا شيء هناك سوى السلوك، لقلنا وهل تستوي حركة اليد عن وعي وقصد في يقظة تامة وحركتها إثر حادثة يغيب معها الإدراك؟

إن هذه النزعة الاستبعادية للوعي تفند ذاتها، فهي تنكر وجود الحالات. القصدية والاعتقادات والرغبات والمقاصد وأسباب الأفعال والانفعالات. وإذا كان المرء لا يعتقد بأى شيء. فكيف نستطيع نحن - أو أنصار النزعة الاستبعادية - الاعتقاد بالدعوى الاستبعادية؟ إذا كان المرء لا يفكر، ولا يملك أسبابًا للفعل، فكيف يستطيع الاستبعاديون أن يتوقعوا منا قبول حجتهم؟ فقبول حجتهم معناه فبول عبارات معينة بوصفها تقدم أسبابًا جيدة للاعتقاد في نتيجة معينة. ولكن لا يبدو أن أيًا من هذا يفيد معنى إذا كانت النزعة الاستبعادية صحيحة".

2 - التصور الإعجازي

46

ويأتى التصور الإعجازى للوعي معارضًا للنزعة الاستبعادية معارضة كامل في الاتجاه والهدف، إذ يعتقد أصحابه أن رؤيتنا الحالية للعالم هى بالفعل رؤية ضيقة وتنطوى على قصور شديد. ولكي نتجاوز هذا القصور لابد لنا من الاعتراف بالحضور الشامل لما يفوق الطبيعة، ولابد أيضًا من فهم الوعي على أن التعبير المباشر عن إرادة الله تعالى، أو على الأقل علامة على أن هناك حقيقة تفرق القوى الطبيعية. فالوعي هو تجلى الروح الخالدة، وبالتالى هناك شيء ما في العالم ليس في متناول العقل والعلم، إنه معجزة. وعندما يقدم المخ الوعي فإن هذا يشبه معجزة من المعجزات التي ليس لها تفسير طبيعي من حيث المبد<sup>(15)</sup>.

3 - نزعة اللغز الجديدة

أما صاحب نزعة اللغز الجديدة – وهذا المصطلح وضعة أوين فلاناجين في مقابل أصحاب اللغز القدماء ويقصد بهم أصحاب الثنائية<sup>(16)</sup> – فلها صورتان إحداهما متطرفة والأخرى أقل تطرفًا. فأما الصورة المتطرفة فتتمثل في النزعة المتعالية transcendentalism ومفادها أن الوعي هو ببساطة ظاهرة طبيعية ولكنها لا تقبل التفسير في حدود العلم على الإطلاق، وأما الصورة الأقل تطرفا فتسلم بأن الوعي ظاهرة طبيعية غير أنها تؤكد على مشكلتنا في الفهم الفيزيائى للوعى. ذلك أن هناك خصائص فيزيائية في أمحاحنا تفسر الوعى بالفعل، ولكن باب هذا التفسير موصد في وجوهنا من الناحية الإدراكية<sup>(17)</sup>

### 4 - النزعة الردية

ويؤكد أنصار النزعة الردية على أن الوعي ليس ظاهرة غريبة ولا شا<sup>ذة،</sup> وبالتالي لا يوجد مجال للقول بفجوة تفسيرية فريدة. وتتجلى النزعة الردية في <sup>علة</sup> صور أبرزها السلوكية behaviourism والوظيفية founctionalism والنز<sup>عة</sup> الفيزيائية physicalism. تقول النزعة الفيزيائية إن الحالات العقلية لا تزيد على

مسمسه اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة مسمسه

أن تكون حالات للمخ. وإذا شئت عبارة موجزة تجمع لك لب لبـاب الـسلوكية فقل إنها الدعوى القائلة إن الحالات العقلية يمكن تفسيرها تفسيرًا كماملًا في حدود المسلوك behavior أو الاستعدادات المسلوكية behavioral dispositions. والوظيفية هي وجهة النظر القائلة إن الحالات العقلية تعرف عن طريق أسبابها ونتائجها. وإذا نظرنا إلى الوظيفية باعتبارها دعوى ميتافيزيقية حول طبيعة الحالات العقلية، وجدنا أنها تتمسك بأن ما يجعل الحالية الداخليية عقليية ليس الخاصية الجوهرية للحالة، وإنها بالأحرى علاقاتها بالمثير الحسبي (المدخل)، وحالات داخلية أخرى، والسلوك (المخرج). على سبيل المثال، إن ما يجعل الحالة الداخلية ألمًا هو كونها نوعًا لحالة تحدث بصورة نموذجية عن طريق أشياء مزعجة مثل لسعة الزنبور، ونوعًا يحدث سلوكًا مثل قول "آه"<sup>(18)</sup>. مهم جدا ويمكن أن نضرب مثالاً آخر يزيد المسألة وضوحًا، ويكشف عن التباين بين السلوكية والوظيفية. هب أنك تعاني من صداع. تبعًا للوظيفية فإن المرء الـذي يعاني من صداع يكون في حالة ذات علاقات بالمدخلات والمخرجات. فالـصداع يسببه قلة النوم أو الإجهاد البصري أو الضوضاء الشديدة وغير ذلك مما يدخل في باب المدخلات، كما أن حالة الصداع لها مخرجات تستجلى في سلوك علني مشل الإمساك ببالرأس والأنين أو السلوك اللفظي مثبل قبول "عندى صداع". والإضافة إلى السلوك، الذي يشترك في القول به السلوكيون والوظيفيون، فإن الصداع يسبب حالات عقلية أخرى. وهنا يقع التباين بين المذهبين لأن هذا الأمر الأخر لا يقول به السلوكيون. في صداعك في رأي الوظيفيين يفضى بـك عملى الأرجح إلى "الاعتقاد" بأنك تعانى من صداع، كما يؤدى بـك إلى "الرغبة" في تناول الأسبرين.

وهناك صور متنوعة من الوظيفية أشهرها وأكثرها إثارة للجدل هى وظيفية الآلة machine functionalism التي تنسب إلى الفيلسوف الأمريكي المعاصر هيلاري بتنام Hilary Putnam (1926 - 1926) في المقام الأول، والتى انتقدها بتنام نفسه وجيري فودر Jerry Fodor، ونيد بلوك Ned Block. ولقد نظر بتنام إلى الحالات العقلية على أنها تشبه الحالات الوظيفية أو المنطقية للكمبيوتر. ومن يمكن تحقيق برنامج الكمبيوتر عن طريق أية مجموعة من الأجهزة المختلف فيزيائيًّا، فكذلك يمكن تحقيق برنامج نفسي عن طريق كائنات حية مختلفة، وهذا هو السبب في أن الحالات الفسيولوجية المختلفة لكائنات حية من أنواع مختلف بمكن أن تحقق حالة عقلية من نوع واحد. يقول بتنام في صورة مصغرة يرسمها بنفسه لإسهامه في فلسفة العقل: "في عام 1960 نشرت مقالة بعنوان "العقول والآلات" التي اقترحت اختيارًا جديدًا محكنًا في فلسفة العقل. وفي عام نشرت مقالتين ["طبيعة الحالات العقلية" و"الحياة العقلية لبعض الآلات"] وأصبحت لفترة تمثل البيانات الرسمية للاتجاه الوظيفي. والوظيفية (كما يعرف النفسية هي بساطة "حالات وظيفية" وتبعلية العقلية لبعض الآلات"] النفسية هي بساطة "حالات وظيفية" وتبعًا أوظيفي. والوظيفية (كما يعرف النفسية هي بساطة "حالات وظيفية" وتبعًا وظيفية الكمبيوتر وأن حالاتنا في الوصف المثالي لبراجنا"<sup>(10)</sup>. وتبعًا لوظيفية الآلة فإن كون المرء يعاني أنها حالات تبرز في الوصف المثالي لبراجنا"<sup>(10)</sup>.

ونظرًا لإخفاق الوظيفية في الكشف عن الطبيعة الحقيقية لحالاتنا العقلية نقد تخلى عنها بتنام فيها بعد، وقال في مقدمة كتاب التمثيل والواقع 1988: "سوف أحاول البرهنة في هذا الكتاب على أن تمثيل الكمبيوتر المسمى باسم وجهة النظر الحسابية في العقل computational view of mind أو الوظيفية أو ما شت من أسهاء، لا يجيب برغم كل شيء عن السؤال الذي نود الإجابة عنه نحن الفلاسفة (بالإضافة إلى كثير من العلهاء المشتغلين بالإدراك) ألا وهو: ما طبيعة الحالات العقلية؟"<sup>(20)</sup>.

وأنت تلاحظ إذن أن كل الصور الردية تعالج الحالات العقلية وعلى رأسها حالات الوعي – مثل خبرة الألم– من خلال ردها إلى ظواهر فيزيائية مادي<sup>ن،</sup> فتراها مرة ترد إلى حالة المنح كما هو الحال مع النزعة الفيزيائية، وتراها ترد مر<sup>ة</sup> أخرى إلى السلوك كما هو السأن مع السلوكية، وترد مرة ثالثة إلى الحا<sup>لات</sup> <u>الحسابية كما هو الحال مع الوظيفي</u>ة وبخاصة وظيفية الآلة. \_\_\_\_\_ اللغة والعلم في الفلسفة المعاص ة

### 5 - المذهب الطبيعي

لقد أدرك بعض الفلاسفة المعاصرين أن كل الاتجاهات السابقة أخفقت في أن تجد للوعي مكانًا مقنعًا مرضيًا في العالم الرحب، واعتقد هؤلاء أن الوعي ظاهرة طبيعية تمامًا وأننا لابد من أن نسعى إلى تفسيرها تفسيرًا طبيعيًّا. ومن أبرز الفلاسفة الطبيعيين الذين يؤيدون هذا الاتجاه نجد بول تشر تشلائد في كتاب المادة والوعي 1984، ودانيال دينيت في كتاب الوعي مفسرًا 1991، و أوين فلاتاجين في كتاب إعادة النظر في الوعي 1992 وفريد در تسكى في كتاب تطبيع المقل في كتاب إعادة النظر في الوعي 1992 وفريد در تسكى في كتاب تطبيع المقل من ماضيه الروحي ونزوده بتحليل طبيعي معقول وموثوق... وسيكون إنجازًا من ماضيه الروحي ونزوده بتحليل طبيعي معقول وموثوق... وسيكون إنجازًا

ويقول الطبيعيون إنه برغم وجود اختلافات مهمة بين التفسير الطبيعي للوعي والتفسير الطبيعي للظواهر الأخرى، فإنه لا يوجد سبب مقنع يجعلنا ننظر إلى الوعي على أنه مسألة غير طبيعية أو يتعذر تفسيرها في حدود طبيعية. ويقولون أيضًا إنه حالما يتقدم البحث في علم الأعصاب والعلم المعرفي ويتخلص الفلاسفة من بعض الأخطاء القديمة المتوارثة فإننا نستطيع أن نصل إلى تفسير معقول في موقف يشبه موقف الناس في العصر الحجري، الذين كانوا يجهلون نظرية في موقف يشبه موقف الناس في العصر الحجري، الذين كانوا يجهلون نظرية النسبية ولكنهم أخبروا بأن المادة صورة من الطاقة، ومع أنهم قد أدركوا ذلك إلا أنهم لم يكونوا أبدًا التصورات التي تجعل هذا الزعم صادقًا، والسبب هو افتقارهم إلى الإطار النظري<sup>(22)</sup>.

والسؤال الآن: أين يقف سيرل من كل هذه الاتجاهات؟ والجواب الذي نظمنن إليه هو أن سيرل يمكن ضمه إلى أنصار الاتجاه الطبيعي في دراسة العقبل عامة والوعي خاصة، وحجتنا في ذلك أن سيرل يُسَمَّي وجهة نظره الأساسية باسم المذهب الطبيعي البيولوجي biological naturalism.

الفصل الثالث: سيرل ومشكلة الوعي ــــــــ

3- تعريف الوعي

100

إذا كانت هناك مشكلة في وجود الوعي، فإن هناك مشكلة أخرى في تعريف. وعندما نفتح قاموسًا للبحث عن دلالة الوعي نجد ما يلي: "الـوعي: امتلاك الإدراكات الحسية، والأفكار، والمشاعر، أي الإدراك. ويتعذر تعريف المصطلح اللهم إلا في حدود غامضة من غير فهم لما يعنيه الوعي. ويقع كثير من الناس في شرك خلط الوعي بالوعي الذاتي. ولئن يكون المرء واعيًا، فمن الضروري فقط أن يكون مدركًا للعالم الخارجي. والوعي ظاهرة متطورة ولكنها مراوغة، ومن المستحيل تحديد ما عساه أن يكون، وما الذي يفعله، ولماذا يتطور "<sup>(23)</sup>.

ولعل من أسباب غموض مصطلح الوعي أنه يشير إلى جملة من الظواهر، فأحيانًا يدل على الاستبطان أو التقرير عن حالات الإنسان العقلية، وأحيانًا يستخدم استخدامًا مرادفا لليقظة، ويدل أحيانًا على الانتباه إلى الأشياء والأمور، وفي بعض استعهالاتنا قد نخلط بينه وبين المعرفة عندما نستعمل التعبير "الـوعي بشيء ما" ليدل على نفس دلالة التعبير " معرفة شيء ما".

ويحذرنا سيرل من أن نخلط بين الوعي والمعرفة، والوعي والانتباه. هناك حالات كثيرة من الوعي تتعلق بالمعرفة تعلقًا بسيطًا، وربها لا تتعلق بها على الإطلاق. فالحالات الواعية للقلق غير الموجه أو عصبية المزاج، مثلًا، لا تملك علاقة أساسية بالمعرفة. ويجب ألا نخلط الوعي بالانتباه. ذلك أنه داخل مجال وعي المرء هناك عناصر معينة تكون في مركز الانتباه وعناصر أخرى تكون على هامش الوعي. ومن الأهمية بمكان أن نضع هذا التمييز لأن التعبير "أن تكون واعيًا ب..." يستخدم أحيانًا ليعنى "أن تكون منتبهًا إلى ...". ولكن معنى الوعي الذي نناقشه هنا يتبح إمكانية أن توجد أشياء كثيرة على هامش وعي المر.<sup>(21)</sup>. على سبيل المثال، الألم الخفيف الذي أحس به في قدمي الآن ليس في مركز الانتباه. وسوف نناقش التمييز بين مركز الوعي وهامشه بعد حين.

يقول سيرل: "هناك مشكلة يفترض أنها صعبة، ولكنهما لا تبدو لى خطيرة للغاية ألا وهي مشكلة تعريف الوعي. وهناك افتراض بأنه من المصعب تمامًا \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

Scanned by CamScanner

تعريف هذا الحد. ولكن إذا ميزنا بين التعريفات التحليلية التي تهدف إلى تحليل الجوهر العميق للظاهرة، وتعريفات الحس المشترك التي تحدد ما نتكلم عنه فقط، فإنه لايبدو لي أنه من الصعب على الإطلاق تقديم تعريف الحس المشترك للحد: يدل الوعي على حالات الإحساس sentience والإدراك awareness التي تبدأ بصورة نموذجية عندما نستيقظ من نوم بلا أحلام، وتستمر حتى نذهب إلى النوم مرة أخرى "<sup>(25)</sup>.

والوعي لا يأتى بدرجة واحدة أو بطريقة واحدة أو بصورة واحدة. فالأحلام مثلًا صورة من الوعي مع أنها تختلف اختلافًا بعيدًا عن اليقظة الكاملة. صحيح أن هناك اختلافات فسيولوجية بين النوم واليقظة لكن هناك تشابهات فسيولوجية وسلوكية كثيرة بينهم كشف عنها رسام المخ الكهربائي. ومهما يكن من أمر، فإن الوعي في حالة اليقظة الكاملة يشبه الغرفة التي فتحت نوافذها وتدفق النور فيها، أما الوعي في حالة الأحلام فيشبه الغرفة التي ينيرها ضوه خافت.

أحيانًا يكون الوعي شديدًا كما هو الحال في الانتباه الكامل، وأحيانًا أخرى يتراخى الوعي أو يضعف عند الكسل أو الخمول أو الإجهاد البدنى. والسؤال المحير هو: إلى أي حد يمتد الوعي؟ كان ديكارت يرى أن الإنسان هو الكائن الوحيد الذي يتمتع بالوعي. أما جميع الحيوانات فهى مجرد آلات معقدة يعوزها الوعي. غير أننى أميل إلى القول بأن بعض الحيوانات تشارك الإنسان في الوعي، وعلى الأقل القردة العليا أو الشمبانزي. ولكن ربيا يتساءل المرء هل الصراصير والفتران مثلًا لديها خبرات واعية؟ هناك ناموسة ضئيلة تسقط على الورقة أمامي، وما كنت لأراها لولا بياض الورقة الناصع، والتي إذا اقترب منها سن القلم طارت بعيدًا، هل تملك خبرة واعية؟

وهناك مَن يرى أن الوعي الإنساني ينفرد بخاصية تميزه، وهي أنه حين يكون واعيًا يدرك أنه واعٍ، أما بقية الكائنات الواعية فلا تعرف أنها واعية، وهـذا يعنـي

ـــ الفصل الثالث: سيرل ومشكلة الوحى ـــــــــــ

مهم فشخ

أنها تفتقر إلى الوعي الذاتي self – consciousness الذي يبدو أن الإنسيان م الكائن الوحيد الذي يتمتع به. وعلى الرغم من أن هذه المسألة فيها نظر، فإن <sub>الذي</sub> يعنينا الآن هو التمييز بين الظاهرة العامة للوعي والحالة الخاصة للـوعي الـذاري وسوف نناقش خطأ الخلط بين الوعي والوعي الـذاتي بـشيء مـن التفـصيل بعر حين.

وقبل أن نبحث عن الملامح المشتركة للحالات الواعية، يحسن بنا أن نقد, مجموعة من الخبرات تكشف إلى حدٌّ ما عن التنوع الكبير في خبراتنا الواعية. الظِّ مثلا إلى رؤية وردة حمراء، وشم الوردة، وتذوق الشاي الممزوج بالنعناع، ومغص الكلي المفاجئ، والإحساس بالاطمننان عند سياع القرآن الكريم، وتـذكر حادن حزينة وقعت في عهد الصبي، والقلق على مدى نجاح عملية جراحية، والشعور بالغيظ عندما تجد إهمالًا في رعاية المرضى، والإحساس بالضجر من طول الانتظار في صف، ووخز الجوع عند رؤية الطعام الجيد، وتخيل الحياة في مكان أفضل وين أناس يدركون معنى الإنسانية، والتفكير في مشكلة فلسفية. وهذه الخبرات لا تستوعب استيعابًا كاملًا الصور المتنوعة من خبراتنا الواعية. ويستطيع كل إنسان أن يقدم قائمة بخبراته تختلف عن خبرات غيره، ولكنها تندرج في نهاية الأمر ضمن مجموعة من الأنواع هي الخبرات البصرية، والخبرات السمعية، والخبر<sup>ان</sup> اللمسية، وخبرات الذوق، والتفكير الواعي، والإحساس بالألم، والتخيلان العقلية، والانفعالات.

وبرغم تنوع هذه الحالات الواعية، فإنها تشترك في ثلاثة ملامح. فالحال<sup>ان</sup> الواعية داخلية inner، وكيفية qualitative، وذاتية subjective. فما الـذي تعب هذه الملامح على وجه الدقة؟ إن الحالات والعمليات الواعية تكون داخلية بم<sup>ين</sup> أنها تحدث داخل جسم الإنسان و داخل مخبه عبل وجبه الخبصوص. فبالوعب <sup>لا</sup> يمكن أن يقع في مكان منفصل عن المخ، كما أن سيولة الماء لا تنفيصل عن <sup>الما</sup>" وصلابة المنضدة لا تنفصل عن المنضدة. ويكون الوعى داخليًّا بمعنى آخر و<sup>هر</sup> أن أية حالة من حالاتنا الواعية لا توجد إلا بوصفها عنصرًا في سلسلة من . اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

الحالات<sup>(26)</sup>. فإحساس المرء بالأحزان والآلام مثلًا هو جزء من ممارسة الحياة الواعية، بمعنى أن الحالة الواعية لا تتحدد هويتها إلا عندما ترتبط مع بقية الحالات الأخرى، ويرتبط النسق الكامل من الحالات مع العالم الواقعي. فتذكري لوقف حدث لصديق آيام الطفولة المبكرة هو جزء من شبكة معقدة من أفكاري وخبراتي وذكرياتي الأخرى، ويرتبط التذكر بحدوث الموقف بالفعل.

والملمح الثاني للحالات الواعية أنها كيفية بمعنى أنه بالنسبة لكل حالة واعية هناك طريقة معينة نحس بها هذه الحالة، وهناك سمة كيفية معينة لها.<sup>(27)</sup> عندما يعانى المرء من ألم، مثلاً، فإن خبرته بالألم يكون لها إحساس مميز، ويجعلها تختلف عن أية خبرة أخرى. وتختلف الطريقة التي نحس بها الألم عن الطريقة التي نحس بها الضيق أو الطريقة التي نحس بها فرحة بلوغ هدف من الأهداف.

وكل حالة عقلية تتميز بإحساس كيفي خاص، ولا يوجد اتفاق بين الفلاسفة حول كيفية انسجام هذه الإحساسات الذاتية مع الرؤية العلمية المادية للعالم. وتُسَمَّى هذه الإحساسات والحالات والحوادث باسم "الكيفيات" aution (ومفردها "كيفية" quale) وتُسمَّى مشكلة تفسيرها باسم "مشكلة الكيفيات" لأن استعهاله يعطى في رأيه انطباعًا بأن هناك ظاهرتين منفصلتين هما "الكيفيات" لأن استعهاله يعطى في رأيه انطباعًا بأن هناك ظاهرتين منفصلتين هما الوعي والكيفيات والحق أن كل الظواهر الواعية هي خبرات ذاتية وكيفية، ومن تُمَّ فإن الحالات الواعية هي كيفيات. يقول سيرل: "لا يوجد نوعان من الظواهر، وعي وكيفيات، وإنها هناك وعي فقط، الذي هو سلسلة من الخوالات الكيفية"<sup>(28)</sup>.

والملمح الثالث والأخير هو أن الحالات الواعية تكون ذاتية بمعنى أن الفاعل الإنساني أو الحيواني هو الذي يعانيها ويحس بها؛ ولذلك فإنها تتمتع بها يُسَمَّى أنطولوجيا صيغة المتكلم first-person ontology. وهذا معناه أيضًا أن هذه الحالات لا توجد إلا من وجهة نظر الفاعل الذي يملكها. فالحزن لا يوجد إلا إذا أحس به شخص ما. أما الكائنات الموضوعية فطريقتها في الوجود هي

ـ الفصل الثالث: سيرل ومشكلة الوحي ـــــــــ

طريقة صيغة الغائب third-person. فالهرم الأكبر موجود سواء أدرك شخص ما أم لم يدرك<mark>ه. ودع عنك مقولة بيركلي "وجود الشيء قائم في إدر</mark>اكه".

ويترتب على القول إن الحالات الواعية ذاتية نتيجة مؤداها أنني أستطيع أن أصل إلى خبراتى الواعية بوسيلة أيسر من وصولك إليها، كما أنك تصل إل خبراتك بوسيلة أيسر من وصولي إليها. ولكن سيرل يؤكد على أننا يجب ألا نفه وسيلة الوصول هنا باعتبارها وسيلة وصول معرفية في المقام الأول؛ لأن هناك بعض الحالات التي نعرف فيها شيئًا كثيرًا عن مشاعر الآخرين وبصورة أفضل ما يعرفه الآخرون عن مشاعرهم الخاصة. خذ مثلاً بعض المشاعر مثل الحسد والغيرة، تجد أن الآخرين يكونون في وضع أفضل لمعرفة أن هذا الشخص لديه مشاعر الحسد، وذاك الشخص لديه مشاعر الغيرة، ومعرفة الآخرين في هذه الحالة تفوق معرفة الحاسد أو الغيور. ولذلك يقرر سيرل أن الصواب هو أن كل حالة من حالاتي الواعية توجد لأنها تكون مختبرة من جانبي أنا الذات العارفة، وبالتالي قتل جزءًا من سلسلة الحالات التي تؤلف حياتي الواعية<sup>(29)</sup>

ولكن ألا تقف فكرة الذاتية هذه التي تميز الحالات الواعية عقبة في سبيل أي تقرير علمي عن الوعي؟ وأصحاب النزعة الاستبعادية للوعي قد يحتجـون بأنـه مادام الوعي يعتبر ذاتيًّا فكيف نتناوله علميًّا؟

والرأي عند سيرل أن الذي يحتج بهذا يقيم حجة على قياس باطل. وإذا شئنا فهمًا صحيحًا للذاتية هنا، فلابد من أن نفهم المغالطة في هذا القياس. وتدور حجة المنكرين للدراسة العلمية للوعي استنادًا إلى الذاتية على النحو التالي: 1- إن العلم بحكم تعريفه موضوعي (بوصفه مقابلًا لما هو ذاتي). 2- إن الوعي بحكم تعريفه ذاتي (بوصفه مقابلًا لما هو موضوعي). 3- إذن لا يمكن أن يوجد علم للوعي.

ولكن هذه الحجة تقع في مغالطة الغموض fallacy of ambiguity عن طريق الكلمتين "ذاتي" و "موضوعي". وتتمتع هاتان الكلمتان بمعاني مختلفة، \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة

ولكن المعاني تختلط في هذا القياس ولذلك نقع في الغموض. ولو نظرنا إلى الفكرة الشائعة عن الذاتية، والتمييز بين الذاتي والموضوعي، لوجدنا أن العبارة تعتبر موضوعية إذا استطعنا معرفة صدقها وكذبها بشكل مستقل عن مشاعر الناس ومواقفهم ورغباتهم، وتكون العبارة ذاتية معرفيًّا إذا اعتمد صدقها اعتمادًا أساسيًّا على مواقف الملاحظين ومشاعرهم. وَيُسَمَّي سيرل هذا المعنى للكلمتين «موضوعي وذاتي» – وللتمييز بين الموضوعية والذاتية – باسم الموضوعية المعرفية. «موضوعي وذاتي» – وللتمييز بين الموضوعية والذاتية – باسم الموضوعية المعرفة.

وتبعًا لهذا المعنى المعرفي للتمييز الموضوعي – الذاتي، فإن العبارة "ولد زكمي نجيب محمود في عام 1905" تكون موضوعية من الناحية المعرفية لأن الحكم على صدقها أو كذبها يأتي استنادًا إلى أمور الواقع وعلى نحو مستقل ومنفصل عن شعورنا حولها. أما العبارة "زكى نجيب محمود أكثر أثرا في الفكر العربى المعاصر من عبد الرحن بدوى" ليست موضوعية معرفيًّا لأن صدقها في نهاية الأمر مسألة رأى، ويعتمد صدقها أو كذبها على مواقف المفكرين والقراء من كتابات الرجلين.

هناك معنى مختلف للكلمتين "ذاتي" و"موضوعي" والتمييز المرتبط بها، ويسمى سيرل هذا المعنى باسم المعنى الأنطولوجي، وبينها ينطبق المعنى المعرف على العبارات، نرى أن المعنى الأنطولوجي يشير إلى طريقة وجود أنواع الكائنات في العالم. فالجبال والأنهار لها "طريقة موضوعية في الوجود" ذلك أن طريقتها في الوجود لا تعتمد على خبرة الذات العارفة. لكن تأمل الآلام والأفكار والمشاعر تجد أنها ذات "طريقة ذاتية في الوجود" subjective mode of existence لأنها لا توجد إلا بوصفها مختبرة من جانب الذات العارفة. "والمغالطة في الحجة هى في الوجود، فلا يمكن دراستها بالعلم الذي هو موضوعي على نحو أنطولوجي -في الوجود، فلا يمكن دراستها بالعلم الذي هو موضوعي على نحو أنطولوجي، ولكن العبارة "يعاني سيرل الآن من ألم في إصبع قدمى ذاتى على نحو أنطولوجي، ولكن العبارة "يعاني سيرل الآن من ألم في إصبع قدمه اليست ذاتية بصورة معرفية، إنها بساطة موضوع لحقيقة موضوعية (معرفيًا) وليست موضوعي الرأي ذاتي الحبور بساطة موضوع لحقيقة موضوعية (معرفيًا) وليست موضوعاً لمارأي ذاتي المرأي ذاتي معرفي الموجو، والحن (معرفيًّا). وبالتالى فإن الحقيقة القائلة إن الوعي له طريقة ذاتية في الوجود لا تمنعنا من امتلاك علم موضوعي للوعي "<sup>(31)</sup>.

ويدافع كثير من الفلاسفة عن ذاتية الوعي باعتبارها جزءًا من الرؤية العلمية للعالم، يقول "توماس نيجل" على سبيل المثال: "إن ذاتية الوعي هي ملمح يتعذر رده إلى الواقع. ولا بد من أن يشغل مكانًا أساسيًّا في أية رؤية موثوقة للعالم، شأنه في ذلك شأن المادة، والطاقة، والمكان، والزمان، والأعداد"<sup>(32)</sup>. وخلاصة القول أن الوعي هو مجموع حالات الإدراك والإحساس التي تتمييز بكونها داخلية وكيفية وذاتية بالمعاني التي حددناها لهذه الكلمات.

يؤسس سيرل على ذاتية الخبرات الواعية مبدأ أساسيًّا في معالجة الوعي وهم عدم قابلية رد الوعى دسير إلى نوعين منها هما الرد الاستبعادي irreducibility of consciousness من الرد حسبنا أن نشير إلى نوعين منها هما الرد الاستبعادي eliminative and الرد الاستبعادي eliminative reduction (<sup>68</sup>) فأما الرد non-eliminative reduction والرد غير الاستبعادي non-eliminative reduction. (<sup>69</sup>) فأما الرد الاستبعادي فيقوم على التخلص من الظاهرة المردودة عن طريق إثبات أنها مجرد وهم، وأما الرد غير الاستبعادى فيرد الظاهرة عن طريق تفسيرها في حدود أشياء أخرى مثل رد الصلابة إلى حركة الجزيئات عندما نفسر الصلابة تفسيرًا سببيًّا في محدود الحركات الاهتزازية للجزيئات عندما نفسر الصلابة تفسيرًا سببيًّا في الاستبعادية أو غير الاستبعادية؛ إذ لا يمكن رده بالطريقة الأولى لأن الوعي ليس وهما، ولا يمكن رده بالطريقة الثانية؛ لأننا عندما نرد الصلابة إلى حركة الجزي<sup>1</sup> نتخل عن الخبرات الذاتية للناس الذين يصطدمون بالموضوعات الصلبة، ونهمل الحبرات الذاتية بساطة لأنها ليست أسامية في مفهومنا عن الصلابة، ولكن ال المتبعليغ أن نهمل الخبرات الذاتية بالوعي. وبالتالي فإن ذاتيه المرية، ولكن الو المتبعليغ أن نهمل الخبرات الذاتية بالوعي. وبالتالي فوان ذاتية الوعي إلى المتبعلية المرية، ولكن الو الخبرات الذاتية بساطة لأنها ليست أسامية في مفهومنا عن الصلابة، ولكن ال المتبعليغ أن نهمل الخبرات الذاتية بالوعي. وبالتالي فإن ذاتية الوعي غير المنتخل من الموني ألم الذين يصطدمون بالموضوعات الصلبة، ولكن ال المتحليع أن نهمل الخبرات الذاتية بالوعي. وبالتالي فإن ذاتية الوعي تجعل من

مهم جدا جدا

ـ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة .

107

## 4- أخطاء حول الوعى

أحيانًا تأتي أخطاء الفكر دقيقة بحيث يتعذر ملاحظتها، وذلك عندما تمترج بشيء من الصواب، وفي التفكير حول طبيعة الوعي أخطاء من هذا النوع، ونظرًا لشيوعها في التقليد الفلسفي، فقد أصبح من الصعب إدراكها. ويكشف سيرل عن ثلاثة أخطاء تقليدية هي:

كل الحالات الواعية تكون واعية ذاتيًا.

يعرف الوعي عن طريق ملكة خاصة تُسَمَّى الاستبطان.

معرفة حالاتنا الواعية الخاصة لا تقبل التصحيح.

ودعنا ننظر في كل خطأ على حدة.

self-consciousness الوعي الذاتى1-4

يخطئ الإنسان، وهو خطأ وقع فيه بعض الفلاسفة وعلى رأسهم ديكارت، عندما يظن أن كل خبرة واعية يعايشها تكون أيضًا واعية ذاتيًّا، وكأن السمة المميزة للحالات العقلية الواعية هي أن تكون واعية بذاتها. وهذا معناه أنه كلما كان المرء واعيًا بشيء ما، فإنه يكون واعيًا بأنه واع بهذا الشيء. ويبدو أن هذا خطأ. ذلك أن الإنسان عندما يفكر في شيء ما، فإنه يفكر فيه ببساطة، ولا يفكر في أنه يفكر فيه. وليس من الحقيقة في شيء أن "كل" الحالات الواعية يتعين أن تملك وعيًا من المستوى الثاني لدى الفاعل الذي يملك الحالة الواعية يتعين أن تملك

صحيح أن قلق المرء على أنه كثير القلق هذه الأيام يمثل حالة يكون فيها المرء واعيًا بأنه قلق ومقلاق. ولكن هناك حالات واعية كثيرة لا تستلزم بالضرورة وعيًا ذاتيًّا من قبيل معاناة الآلام الحادة، والإحساس باللون المفعم بالحياة، والشعور بالضيق من النفاق الاجتهاعي، وهلم جرًّا. وبالتالى فإن القول إن الوعي الذاتي لابد من أن يحدث في كل الخبرات لا يمثل جزءًا من التصور الفعلي للخبرة الواعية.

الفصل الثالث: سيرل ومشكلة الوحي ــــــ

Scanned by CamScanner

2-4 الاستبطان introspection

108

الخطأ الثاني الذي نقع فيه عندما نفكر حول الوعي هو وجهة النظر القائلة إن حالاتنا الواعية تعرف بملكة خاصة special faculty، وهي نوع من الرؤية العقلية الداخلية inner mental vision تُسمَّى الاستبطان. فهل كل حالاتنا العقلية الواعية تعرف عن طريق هذه الملكة؟ إن مصطلح الاستبطان مشتق من الكلمة اللاتينية spicere وتعنى ينظر وintra وتعني داخل، ويعتقد بأن هذا المصطلح قد ظهر أول ما ظهر في النصف الثانى من القرن السابع عشر،<sup>(31)</sup> ويرتبط بمجموعة من الفلاسفة وعلماء النفس في طليعتهم ديكارت.

وللاستبطان استعمالان، أحدهما عادي والآخر فني. في الاستعمال العادي نستبطن حالاتنا الواعية بمعنى أننا نفكر فيها. خذ مثلا يوضح المسألة. هب أن ليلى أرادت أن تعرف ما إذا كانت ستتزوج قيس الذي تقدم إلى خطبتها. إن أحد الإجراءات التي يمكن أن تقوم بها بصورة معقولة هو أن تفحص مشاعرها فحصًا دقيقًا، فتسأل نفسها، مثلا، "هل تجه بالفعل، وإذا كانت تجبه، فما مدى هذا الحب؟" و"ما مشاعرها العميقة نحوه؟" وهذا الاستعمال العادي لفكرة الاستبطان لا غبار عليه. ولكن المشكلة تنشأ عندما يأخذ الفلاسفة الاستعارة بمعناها الحرفي. والاستعارة توحي بأننا نملك قدرة على فحص حالاتنا الخاصة الواعية، ووضعت القدرة على نموذج الرؤية، بمعنى أننا نفكر في معرفة حالاتنا حاطئة. إن نموذج الرؤية يقتضي تميزًا بين الموضوع المرئي والخبرة البصرية أد خاطئة. إن نموذج الرؤية يقتضي تميزًا بين الموضوع المرئي والخبرة البصرية أد الرؤية التي يملكها الملاحظ عندما يلاحظ الموضوع المرئي والخبرة البصرية أد الرؤية التي يملكها الملاحظ عندما يلاحظ الموضوع الرئيي والخبرة البصرية أد

عندما أرى الهرم الأكبر، أستطيع أن أميـز بـين الهـرم نفسه وخبرة الرؤية، ولكننا لا نستطيع أن نضع هذا التمييز بالنسبة لفعل الاستبطان للحالات العقلية الواعية، وعندما تحوِّل ليلى انتباهها إلى الداخل لتستبطن مشاعرها العميقـة تلقاً قيس، فإنها لا تستطيع أن تتراجـع لتحـصل عـلى رؤيـة جديـدة وتـسدد نظرتها

\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

المحدقة إلى موضوع مشاعرها – الذي يوجد بصورة مستقلة – نحو قميس. وما دامت ليلى لا تستطيع ذلك، فإن نموذج الرؤية يكون نصيبه الإخفاق، ولا نجد مسوغًا لأن نقول بملكة خاصة للاستبطان.

()9

# 3-4 عدم قابلية التصحيح incorrigibility

إن الطريقة الذاتية في الوجود التي يتميز بها الوعي دفعت كثيرًا من الناس إلى القول إننا لا يمكن أن نكون نحطئين حول مضامين عقولنا، وإننا لابد من أن نملك نوعًا خاصًّا من اليقين عندما نصل إلى معرفة حالاتنا الواعية، وهذه الفكرة شائعة في التصور الديكارتى التقليدى عن العقل؛ لقد ذهب ديكارت في غير موضع من كتاباته إلى أننا نملك يقينًا مطلقًا حول حالاتنا الواعية،<sup>(30)</sup> ولا يمكن أن نكون نخطئين في مزاعمنا حولها؛ ولهذا السبب فإن مزاعمنا حولها تكون غير قابلة للتصحيح على أننا نملك موفقة السبب فإن مزاعمنا حولها تكون غير قابلة للتصحيح على أن شيئًا ما هو عقلي<sup>(38)</sup>. ولكن سيرل يرى أن هذا خطأ، وليس أدل على ذلك من أن الناس عادة ما يصدرون أحكامًا خاطئة حول حالاتهم أدل على ذلك من أن الناس عادة ما يصدرون أحكامًا خاطئة حول حالاتهم ملاحظ أن الغيرة تكاد تمزقهم في الحقيقة. وتراهم يقولون نحن نقصد أن نقدم القصد<sup>(98)</sup>.

فإذا سأل سائل بأي طريقة يمكن أن نخطأ حول حالاتنا العقلية الواعية؟ كان الجواب عند سيرل أن هناك عدة طرق يمكن أن تفضي بنا إلى هذا الخطأ. الطريقة الأولى هي خداع النفس self-deception ونحن نخدع أنفسنا فيما يتعلق بحالاتنا العقلية الخاصة، فلا يوجد ألم للذات أشد من أن يواجه الإنسان نقائصه وضعفه. وليس أدل على ذلك من أننا لا نعترف حتى لأنفسنا بحالات الغيرة والحسد، والميول العدوانية، والرغبة الجنسية، وغيرها من المواقف التي يجد الإنسان خزيًا أو حرجًا في الإفصاح عنها.

Scanned by CamScanner

ولكن رب معترض يعترض بأن الخداع الذاتي مستحيل، وهناك دليل يقوم على استحالته وهاك هو الدليل: إذا شاء (أ) أن يخدع (ب) حول القضية (ق), فلابد من أن يعتقد (أ) أن (ق) ويقنع عن عمد (ب) باعتقاد أن "لاق". ولكن عندما يكون (أ) هو (ب) فإن هذا مستحيل لأن (أ) لابد من أن يتوقف عن الاعتقاد بـ (ق) و (لاق) معًا، والذي هو تناقض. وطالما أننا نعرف جيعًا أن الخداع الذاتي عكن، إذن هناك خطأ ما في الدليل. والرد على هذا الـدليل وحل المفارقة paradox مو الإشارة إلى أن خداع النفس يتطلب عمليات عقلية غير واعية، فأنت تستطيع أن تعتقد بصورة واعية وتزعم مخلصًا أنك تقصد الإقلاع عن التدخين على حين تعرف بصورة غير واعية أنك لا تملك مشل هذا القصد، وهذه هي طبيعة خداع النفس. وعلى هذا النحو فإنك تَدَّعي بصورة واعية أن (ق) على حين تعرف بصورة غير واعية أن (لاق) وتقاوم تقديم هذه المعرف بـ(لاق) إلى وعيك<sup>(40)</sup>.

والطريقة الثانية التي نخطأ بها حول حالاتنا العقلية الخاصة، والمرتبطة بخداع النفس هي سوء التفسير misinterpretation<sup>(14)</sup>. على سبيل المشال، قد يضيق الأستاذ ويشق على تلميذه ويحسب أنه يحرص عليه من الوقوع في الغرور، ولكنه ربها يدرك بعد ذلك أنه أساء تفسير مشاعره، وأنه لم يكن حريصًا وإنها كان منافسًا، وأن المسألة في حقيقتها صراع أجيال. وإذا رجعنا إلى مشال ليلى وقيس وجدنا أن ليلى في لحظة الانفعال الشديد ربها تفكر في أنها واقعة في حب قيس<sup>،</sup> ولكنها تدرك بعد ذلك أن الانفعال كان فتنة وليس حبًّا.

والطريقة الثالثة للخطأ حول حالاتنا الواعية هى افتراض أن هناك انفصالا تامَّا بين المقولات اللفظية التي تنطبق على الوعي والمقولات التي تنطبق على السلوك اللاحق<sup>(42)</sup>. هب أنني قلت لك إن لديَّ قصدًا للدفاع عن استحقاق كتابك للفوز بجائزة معينة، ولكننى لم أظهر استعدادًا على الأقل لهذا الدفاع، فل<sup>إن</sup> شكًّا معقولًا سوف يَساورك في أننى قد أسندت القصد إلى نفسي إسنادًا صحيحً<sup>1.</sup> وقل مثل ذلك عن كثير من حالاتنا الواعية.

### 5- الوعي ظاهرة بيولوجية

إن التصور الأساسى الذي يقدمه سيرل للوعي هو أن الوعي جزء طبيعي من العالم الفيزيائي، وفي هذا الجانب يشترك سيرل مع غيره من الطبيعيين الذين أسلفنا الإشارة إليهم في التوكيد على أن ظاهرة الوعي ليست مرًّا يتجاوز الطبيعة نرفضه أو نسلم به، وإنها الوعي عملية بيولوجية تحدث في المخ. ولقد أكد على هذا المعنى في كتابه إحادة اكتشاف العقل 1992: "الوعي، باختصار، ملمح بيولوجى لأنخاخ بشرية وحيوانية معينة، والسبب فيه عمليات بيولوجية عصبية، وهو جزء من النظام البيولوجي الطبيعي مثل التمثيل الضوئي، والهضم، وانقسام الخلية غير من النظام البيولوجي الطبيعي مثل التمثيل الضوئي، والهضم، وانقسام الخلية غير كتاب لغز الوحي 1997 يقول: "إذا كانت هناك فكرة أساسية تسري خلال هذا الكتاب فهي هذه: الموعي ظاهرة طبيعية وبيولوجية. إنه جزء من حياتنا البيولوجية، شأنه في ذلك شأن الهضم، والنمو، والنموني الضوئي.

نظر سيرل في الخلافات التي تدور حول قضايا فلسفة العقل بعامة والوعي بخاصة، ووجد أن العقبة التي تحول بيننا وبين الوصول إلى تقرير مقنع عن الوعي هي القبول المتواصل لمجموعة من المقولات التي أكل عليها الزمن، وتصحبها محموعة أخرى من الافتراضات المسبقة التي هي من الإرث الفلسفي. وقبول هذه المقولات وتلك الافتراضات هو الذي حجب عنا السمة الطبيعية البيولوجية للوعي والظواهر العقلية الأخرى.

وعادة ما نبدأ التفكير حول الوعي بالافتراض الخاطئ القائل إن الأفكار الخاصة بها هو عقلي mental وما هو فيزيائي physical في الثنائية dualism وفكرة الواحدية monism في المادية materialism والمثالية idealism مي أفكار واضحة وجديرة بالثقة والقبول، وإن القضايا الفلسفية حول الوعي يتعين طرحها وحلها في هذه المصطلحات التقليدية<sup>(45)</sup>. ومن الخطأ أيضًا القول إننا نستطيع رد الوعي إلى عمليات فيزيائية مثلها نستطيع رد الظواهر الطبيعية مثل الصلابة إلى خصائصها الفيزيائية.

الفصل الثالث: سيرل ومشكلة الوحى ــــــ



ا تبين لنا من قبل أن المشكلة الأساسية التي يطرحها الوعي هي: كيف يتضمن العالم المادي أنظمة واعية؟ اعتقد بعض الفلاسفة أنه إذا سلمنا بوجود حقيقي للوعي متميز من الواقع المادي، فسوف نضطر إلى القول بصورة من الثنائية التي تقول بوجود عالمين مختلفين: عالم مادى وعالم عقلي. ولكن إنكار الثنائية دفع بعض الفلاسفة إلى القول بالمادية. والقول بالمادية يجبر الإنسان على إنكار الأنطولوجيا الذاتية للوعي في صيغة المتكلم. صحيح أن الماديين يستعملون المعجم الخاص بالوعي، ولكنهم يعنون به شيئًا مختلفا عما يعنيه سيرل. فها دعاوى الثنائية والمادية بالنسبة للوعي، وكيف تتعارض مع دعوى سيرل بأن الوعي ظاهرة بيولوجية؟

وتأتي الثنائية في صورتين هما: ثنائية الجوهر مناك نوعان مختلفان اختلافًا الخاصة property dualism. وتبعًا لثنائية الجوهر، هناك نوعان مختلفان اختلافًا جذريًّا من الكائنات في العالم: موضوعات مادية، وعقول لامادية. وهذه الوجهة من النظر تضرب بجذورها في الماضي البعيد، ولكن تأييدها المشهور جاء على يد ديكارت، وبالفعل تُسَمَّى ثنائية الجوهر أحيانًا بعد ديكارت بالثنائية الديكارت ديكارت، وبالفعل تُسمَّى ثنائية الجوهر أحيانًا بعد ديكارت بالثنائية الديكارت من خواص الموضوعات متميزين ميتافيزيقيًّا. هناك خواص فيزيائية مثل يزن من خواص الموضوعات متميزين ميتافيزيقيًّا. هناك خواص فيزيائية مثل يزن تلائة أرطال، وخواص عقلية مثل يعاني من ألم. وتقتسم كل صور الثنائية وجهة النظر القائلة بوجود نوعين متخارجين على نحو تبادلي: إذا كان الموضوع عقليًا، فلا يمكن – بوصفه عقليًّا – أن يكون فيزيائيًّا، وإذا كان الموضوع فيزيائيًّا، فلا يمكن – بوصفه فيزيائيًّا – أن يكون عقليًاً

تتخذ الفلسفة المادية صورًا منوعة مشل السلوكية والوظيفية والنزعة الفيزيائية، وهي في صورها المنوعة تحاول رد الوعي إلى شيء آخر؛ ولذلك أسلفنا الإشارة إليها على أنها نزعة ردية. وأبرز الحالات التي يمكن رد الوعي إليها هى حالات المنح الموصوفة في حدود فيزيائية خالصة وبرامج كمبيوتر، وفي هذه الحالة لا يزيد الوعي عن أن يكون مجموعة من برامج الكمبيوتر المنفذة في المخ.

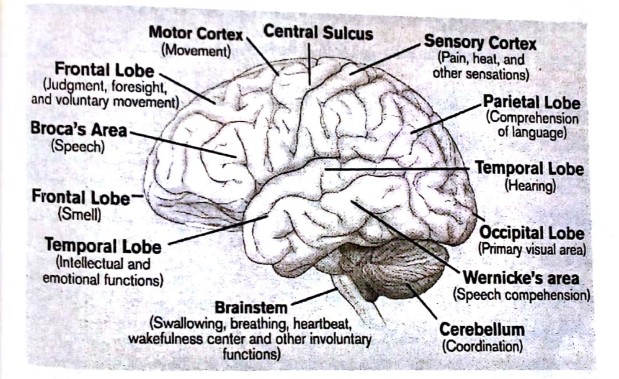
113

والرأي عند سيرل هو رفض الثنائية والمادية على حد سواء، والسبب هو أنها تقومان على افتراضات خاطئة، وتواصل طرح الأسئلة والإجابة عنها في المعجم القديم "للعقل" و"الجسم" و"العقل" و"الفيزيائي". فمن جهة، تجعل الثنائية وضع الوعي ووجوده أمرًا ملغزًا تمام الإلغاز. فلا يمكن للقائل بالثنائية أن يفسر كيف يربط الوعي بالعالم المادي الذي نعيش فيه وذلك عندما يضعه خارج العالم الفيزيائي، وبالتالي خارج مجال العالم الطبيعي. وإذا كمان الـوعي خارج العالم الفيزيائي، فكيف يرتبط به؟

ومن جهة أخرى، لا يقول الماديون صراحة: "الوعي لا يوجد" ولكن إعادة تعريفهم للوعي، ورده إلى سلوك ومعالجة معلومات وحالات حسابية في المخ، يُعَدُّ استبعادًا وإنكارًا له. نحن إذن أمام بديلين كلاهما مر، ولم يكن غريبًا أن يرفض سيرل البديلين معًا، ويذكرنا دائها بأن الوعي ظاهرة بيولوجية.

والحق أن المشكلة المهمة في العلوم البيولوجية، التي لم ينظر إليها كثير من العلماء حتى وقت قريب باعتبارها موضوعًا ملائمًا للبحث العلمي، هي: كيف تحدث على وجه الدقة العمليات البيولوجية العصبية في المخ وعيًا؟ هناك مجموعة ضخمة من المثيرات تؤثر فينا، فترانا نستمع إلى صوت المؤذن، ونتجرَّع الدواء، ونشم رائحة الياسمين من بائع متجوَّل، مثل هذه المشيرات تحدث فينا حالات ذاتية للإدراك الحسى تكون متهاسكة وموحدة. والآن، ما الذي يقع بين هجوم المثيرات على حواسنا وخبرة الوعي، وكيف تسبب العمليات المتوسطة الحالات المثيرات على حواسنا وخبرة الوعي، وكيف تسبب العمليات المتوسطة الحالات الواعية؟ والمشكلة لا ترتبط بالإدراك الحسي فحسب، بل تشمل جميع الخبرات الواعية. والحقيقة المذهلة أن كل شيء في حياتنا الواعية تحدثه عمليات المخ وبقدر ما نعرف فإن العمليات الملائمة تأخذ مكانها عند المستويات المجهرية من نقاط الاشتباك العصبي والخلايا العصبية. وكمانها عند المستويات المجهرية من نقاط الاشتباك العصبي والخلايا العصبية. وكمان حياتنا الواعية تحدثها هذه عملها<sup>(47)</sup>.

ولكن هناك صعوبات عملية وعقبات نظرية تواجه التقدم في هذا المجال. فأما الصعوبات العملية فهي أن المخ الإنساني حسب التقديرات الحالية يحتوي على أكثر من مائة بليون خلية عصبية، وكل خلية عصبية تربطها علاقات مع الخلايا العصبية الأخرى. ومن الصعب العمل على العناصر المجهرية في المخ من غير إصابتها بأذى أو قتل الكائن الحى. وأما العقبات الفلسفية فتجعل من الصعب طرح الأسئلة الصحيحة والإجابة عنها. خذ مثلًا طريقة إثارة السؤال: كيف تسبب عمليات المخ الوعي؟ تجد أنها مثقلة فلسفيًّا. يظن كثير من الفلاسفة وحتى بعض العلماء أن العلاقة بين المح والوعي لا يمكن أن تكون سببية؛ لأن العلاقة السببية تبدو لهم وكأنها تستلزم صورة ما من ثنائية المخ والوعي، وهى ثنائية يوفضونها على أسس أخرى<sup>(48)</sup>.



وفكرة الثنائية هنا تنشأ من النظر إلى عمليات المخ بوصفها أسبابًا، والحالات الواعية بوصفها نتائج على أنها شيئان مختلفان. وهذا خطأ ينتج من تصور خاطئ للسببية. في النظريات الرسمية عن السببية نفترض بصورة نموذجية أن جيع العلاقات السببية لابد من أن تكون حوادث مباشرة منظمة بطريقة متتابعة في الزمن، على سبيل المثال، الطعن بالسكين يسبب نزيف الدم. صحيح أن الكثرة الغالبة من علاقات السبب والنتيجة cause and effect relations تشبه هذا، ولكن ليس جميعها على الإطلاق. انظر حولك في الأشياء القريبة منك وتأمل في التفسير السببى للحقيقة القائلة إن المنضدة تمارس ضغطا على السجادة، تجد أن مذه الحقيقة يتم تفسيرها عن طريق قوة الجاذبية الأرضية، ولكن الجاذبية الأرضية ليست حادثة. أو فكر في صلابة المنضدة، تجد أنها تفسر سببيًا عن طريق سلوك الجزيئات التي تتألف منها المنضدة، ولكن صلابة المنضدة ليست حادثة إضافية، والجزيئات التي تتألف منها المنضدة، وهذه الأمثلة للسببية بلا حادثة إضافية انها محرد ملمح للمنضدة، وهذه الأمثلة للسببية بلا حادثة إضافية والعمليات البيولوجية العصبية التحتية التي تسببها. إن العمليات من المستوى والعمليات البيولوجية العصبية التحتية التي تسببها. إن العمليات من المستوى عن غي، والصواب أنها محر ملمح لمني (<sup>40)</sup>. وإذا سلمنا مع سيرل بأن عمليات المخ تسبب الوعي، وأن الوعي هو ذات

ملمح من مستوى أعلى للمخ بالطريقة نفسها التي يكون بها المضم ملمحًا من مستوى أعلى للمعدة أو التي تكون بها الصلابة ملمحًا من مستوى أعلى للمنضدة، فإن مشكلة العقل والجسم التقليدية سوف تتلاشى.

عندما يقول سيرل إن المخ عضو بيولوجي، والوعي عملية بيولوجية، ثم نتذكر أن القلب أيضًا عضو بيولوجى، وضخ الدم عملية بيولوجية، وهناك قلب صناعى يضخ الدم. هنا يطرح السؤال نفسه: عل يمكن أن ننتج مخًا صناعيًّا مناعى يضخ الدم. هنا يطرح السؤال نفسه: عل يمكن أن ننتج مخًا صناعيًّا يسبب الوعي أيضًا؟ الجواب عند سيرل نعم، ولكنه يؤكد على نقطة هى "أن أي مخ صناعى سوف يتعين عليه أن ينسخ الأسباب الفعلية لدى الأنحاخ الإنسانية والحوانية لتقديم حالات داخلية وكيفية وذاتية للوعى. إذ إن مجرد تقديم خرج ملوكي مماثل لن يكون كافيا في حد ذاته"<sup>(50)</sup>. وأغلب الظن أن هذه النقطة تقف مقبة أمام التصور الطبيعى للوعي، إذ كيف ينسخ المخ الصناعى الأسباب الفعلية لدى المخ الإنساني لتقديم حالات الوعي بسماتها الأساسية وهى أنها داخلية وكيفية وذاتية؟

> ومهما يكن من أمر، فإننا نستطيع إيجاز الأفكار الأساسية السابقة حول الوعي في القضايا التالية <sup>(51)</sup>:

الفصل الثالث: سيرل ومشكلة الوحي ـــــ

**AB** 

فشخ

- 1- يتألف الوعي من حالات وعمليات داخلية وكيفية وذاتية، ومن ثَـمَّ فإن وضعه الأنطولوجي يأتي في صيغة المتكلم.
- 2- نظرًا لأن الوعي له أنطولوجيا في صيغة المتكلم، فلا يمكن رده إلى ظواهر في
   صيغة الغائب بطريقة الرد النموذجية للظواهر الطبيعية الأخرى مثل الحرارة
   والسيولة والصلابة.
- 3- إن الوعي قبل كل شيء ظاهرة بيولوجية. والعمليات الواعية هي عمليات بيولوجية.
  - 4- إن العمليات الواعية تسببها عمليات عصبية عالية في المخ.
  - 5- يتألف الوعي من عمليات عالية المستوى تتحقق في بنية المخ.
- 6- لا يوجد سبب، بقدر ما نعرف، في أننا لا نستطيع أن نوجد نخًا صناعيًا يسبب الوعي ويحققه أيضًا.

ويجمل سيرل الكلام في وجهة نظره الطبيعية: "وهكذا نملك وعيًّا متطبعًا naturalized. وبالفعل فإن العنوان الذي أضعه لهذه الوجهة من النظر هو المذهب الطبيعي البيولوجي biological naturalism فهو مذهب طبيعى - في هذه الوجهة من النظر – لأن العقل جزء من الطبيعة، وهو بيولوجي لأن طريقة تفسير وجود الظواهر العقلية طريقة بيولوجية، وذلك باعتبارها مقابلة للطريقة الحسابية، والسلوكية، والاجتماعية، واللغوية "<sup>(52)</sup>.

# 6- بنية الوعي

لعلنا نلاحظ أن سيرل قد صرف جانبًا كبيرًا من جهده الفلسفى في تصحيح بعض الأخطاء الفلسفية التقليدية والمعاصرة حول الوعي. وهذا جانب ينظر إليه غالبًا على أنه الجانب السلبى في أية نظرية فلسفية. ولكن بالإضافة إلى الجوانب الإيجابية التي قدمها سيرل، وفي طليعتها مناقشته للوعي بوصفه ظاهرة بيولوجية، يقدم سيرل جانبًا إيجابيًّا آخر يتمثل في تحديد الملامح التي تحدد ما عسى أن يكون الوعي. وأبرز هذه الملامح هي:

\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

#### 1 - الذاتية الأنطولوجية

هذا الملمح من أكثر الملامح أهمية للوعي؛ لأنه هو الذي يلفت النظر إلى وجوده، فكل الحالات الواعية لا توجد إلا بوصفها حالات عاناها وكابدها وأحسها فاعل<sup>(53)</sup>. ولذلك انشغل كثير من الفلاسفة قديمًا وحديثًا بوصف خصوصية الوعي. على أن هذه الخصوصية هي التي دفعت بعض الفلاسفة إلى إنكار وجود الوعي إنكارًا تامًّا طالما أنه يتعارض مع الرؤية العلمية المادية للعالم أو يتعذر استيعابه داخل هذه الرؤية، ودفعت فلاسفة آخرين إلى محاولة رده إلى صورة مادية أو ظواهر موضوعية.

2- الوحدة

الملمح الثاني للوعي هو أن الوعي يأتي إلينا في صورة موحدة. فأن لا أدرك فحسب التفكير في ملمح وحدة الوعي، وصوت المروحة القريب مني، وصوت عجلات سيارة تحتك بالأرض، والارتياح عند رؤية الشجرة التي غرستها بيدي وقد أثمرت، ولكنني أملك كل هذه الخبرات كجزء من خبرة واحدة فريدة موحدة. إن القدرة على ربط جميع المثيرات المتنوعة التي تأتيني عن طريق الأطراف الحسية العصبية، وتوحيدها في خبرة حسية موحدة ومتهاسكة تمثل مقدرة للمخ لافتة للنظر. ونحن لا نعرف في الوقت الحاضر كيف يعمل المخ بدة القدرة. وإذا نظرنا إلى الأمر من وجهة نظر بيولوجية عصبية، وجدنا أن المخ يتلقى محموعة فضخمة من المثيرات، ثم تتحول هذه الثيرات إلى خبرة واعية فريدة موحدة، وتُسَمَّى فكرة الوحدة باسم مشكلة الربط mobile المن يتلقى عموعة أن هذه الوحدة تدحض القول بوجود نوعين مختلفين من الوعي. صحيح أن هناك تميزًا بين التفكير والشعور. ولكن الشيء الجدير بالملاحظة حول الوعي هو أن هذه الوحدة تدحض القول بوجود نوعين من الوعي. من الوعي. من ورا مناخر أن التفكير والشعور يحدثان في الوقت نفسه في نفس بحال الوعي. مناخر أن المن من وجهة القول بوجود نوعين من الوعي. في أن أفكر أن هذه الوحدة تدحض القول بوجود نوعين من الوعي. من الوعي. صحيح أن مناخر أن الما تفكير والشعور ولكن الشيء الجدير بالملاحظة حول الوعي هو أن التفكير والشعور يحدثان في الوقت نفسه في نفس مجال الوعي. والن أفكر أن التفكير والشعور يحدثان في الوقت نفسه في نفس مجال الوعي. أن التفكير والشعور يحدثان في الوقت نفسه في نفس مجال الوعي. أن الذاذ في مدى صحة القول بوحدة الوعي، وأشعر في الوقت نفسه بآلام في الظهر.

أخلال إدراك أن بقاء النوع البشري في العالم يتطلب الوعي، ف المرء لا يستطيع أن يكتب ويقرأ، أو يبحث عن رزقه ويقضى حاجاته التي لا تنتهي وهو فاقد للوعي، وهنا يزودنا الوعي بوسيلة اقتراب من العالم، وهذا هو الملمح الذي يتميز به. ويؤدي الوعي ذلك بطريقتين: طريقة إدراكية cognitive نمثل بها كيفية وجود الأشياء في العالم، وطريقة إرادية volitive (أو طريقة دالة على الرغبة) ونمثل بها الكيفية التي نريد أن توجد بها الأشياء<sup>(56)</sup>.

والقصدية، كما ألمحنا، سمة للعقل "تتجه" عن طريقه الخبرات الواعية إلى حالات في الواقع. ويؤكد سيرل على أن الوعي يرتبط ارتباطًا جوهريًّا بالقصدية برغم أنه ليست كل الحالات الواعية قصدية وليست كل الحالات القصدية واعية<sup>(52)</sup>. أحيانًا يكون الإنسان قلقًا، وتكون لديه خبرة واعية بالقلق. ولكنه لا يملك جوابًا عن السؤال: ما الذي يقلقك؟ وهذه، من جهة، حالة تمثل صورة غير قصدية من الوعي. ومن جهة أخرى، هناك صور من القصدية ليست واعية، فأنا أعتقد أن عمر بن الخطاب هو ثاني الخلفاء الراشدين حتى عندما أكون في نوم عميق، والاعتقاد هنا له قصدية ولكن ليست واعية.

# 4- الحالات النفسية

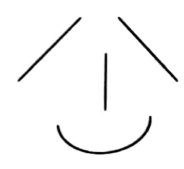
الملمح الرابع للوعي هو أن جميع حالاتنا الواعية تصل إلينا في حالة نفسية mood أو أخرى. والخبرات لها سمة مميزة، وهذه السمة المميزة هي ما نعنيه بالحالة النفسية. ونحن نكون دائمًا في حالة نفسية حتى لو لم يكن لها اسم معين مثل الابتهاج والكآبة. والحقيقة القائلة إن الحالة الواعية تأتى دائمًا في سمة مميزة تصبح واضحة أثناء التحول الدرامي. عندما يتلقى المرء أخبارًا سارة تدفعه إلى حالة من الابتهاج، وعندما يتلقى أخبارًا سيئة تدفعه إلى حالة من الكآبة، فإنه يدرك بالفعل تغيرًا في حالته النفسية.

5- البنية الكلية للخبرة الواعية

تتميز الحالات الواعية أيضًا بأنها تكون مبنية structured، أي أننا نبنيها في



وحدات كلية متماسكة. ويقدم علماء النفس الجشتالطيين أمثلة كثيرة لهذا الملمح، ويقولون إن المخ يقوم ببناء المدخل المثير في شكل متماسك. وهذا الأمر واضح في حالة الرؤية، وهو صحيح أيضًا بالنسبة لجميع الخبرات الواعية. إذا قَدمت الشكل التالي: <sup>(59)</sup>



إلى طفل صغير وسألته: ما هذا؟ يأتي الجواب: إنه وجه إنسان. إن الخطوط على الورقة لا تمثل وجه إنسان في الواقع، ولكن المخ يبني المدخل المشير stimulus input إلى درجة أن الطفل، وأنت كذلك، "ينظر إليها على أنها" وجه إنسان.

#### 6- المركز والهامش

في كل خبرة من خبراتنا الواعية نلفت انتباهنا إلى بعض الأشياء، ولا نلتفت إلى أشياء أخرى، وهنا يتجلى ملمح مهم للوعي وهو أنه يأتي بدرجات متنوعة من الاهتيام، ولذلك فإننا نحتاج إلى أن نميز في مجال الوعي بين مركز الاهتهام وهامشه. ونحن نعى مجموعة كبيرة من الأشياء التي لا ننتبه إليها أو نركز عليها انتباهنا. على سبيل المثال. أنا أركز انتباهي على المشكلة الفلسفية لوصف الوعي، ولكن لا أعير اهتيامى إلى الصداع الخفيف في رأسى أو آلام الظهر، أو صوت البائع المتجول في الشارع. ومع ذلك فكل هذه الظواهر هى جزء من إدراكي الواعى<sup>(60)</sup>. ومن الخطأ القول بأنها تدخل في إطار اللاوعي، وإنيا الصواب أنها الراعى من الوعي. خذ مثلاً آخر. عندما أقود السيارة إلى المستشفى، فإننى أركز انتباهى على حالة المريض الذي أنا ذاهب إليه، ومع ذلك لا يقال إننى أقود بلا وعي، لأن القيادة بلا وعي سوف تؤدى إلى كارثة. والتمييز بين مركز الوعي وهامشه تمييز تقليدي مألوف في الفلسفة وعلم النفس. والقول بأن الوعي

#### Scanned by CamScanner

الهامشي شيء واللاوعي شيء آخر يمكن للمرء أن يثبت صحته ببساطة إذاما حَوَّلَ انتباهه من شيء إلى آخر في خبرت الواعية. "واستعارة الكشاف يتعذر مقاومتها هنا. فالانتباه يشبه الضوء الذي يمكن أن أحوله مـن مكـان إلى آخـر في مجال الوعي"(10

7- الألفة

تتميز الخبرات الواعية بملمح آخر هو أنها تأتي إلينا بدرجات منوعة من الألفة familiarity، "والألفة ظاهرة متدرجة"<sup>(62)</sup>. فعندما نختبر الأشياء نختبرها بوصفها مألوفة بدرجة كبيرة أو قليلة. وكلها دخل المرء منزله، أدرك أثاثه بوصفه شيئًا مألوفًا. وعندما يذهب إلى بلد غريب أو منطقة نائية فإن درجة الألفة تكون قليلة، ولكن جانب الألفة في الخبرة الواعية يظل موجودًا، ويتعذر الخروج عليه. صحيح أن المنازل في البلد الغريب قد تكون غريبة، وقد يكون الناس غرباء بالنسبة لنا، ولكن تظل المنازل، وكذلك الناس.

ويشير سيرل إلى أن الرسامين السيرياليين يحاولون الخروج على هـذا المعنى للألفة. ولكننا نلاحظ أنه في الصورة الزيتية السيريالية التي رسمها بيكاسو تظل المرأة ذات الوجوه الثلاثة امرأة<sup>(63)</sup>.



ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة .

#### 8- الفيضان

إن الخبرات الواعية بصفة عامة تشير إلى خبرات أخرى تتجاوزها. وكل خبرة نملكها لا تقف وحدها منعزلة، وإنها تنسج وراءها دائمًا خبرات إضافية. فالفكرة الواحدة لدينا تذكرنا بأفكار أخرى، وكل مشهد نراه ينقلنا إلى أشياء أخرى غير مرثية. ويُسَمَّي سيرل هذا الملمح للخبرات الواعية باسم الفيضان<sup>(64)</sup>. عندما أنظر في هذه القاعة الدراسية أرى الطلاب، وأراهم في سياق خبرتي الماضية، وأتذكر عهد الطلب وأتذكر زملائي وأساتذتي، الذين رحلوا والذين هم على قيد الحياة، وأتذكر أقوالهم وأفعالهم ومواقفهم، وهكذا ترى أن المشهد الواحد يفيض عليك من خبراتك الواعية بمشاهد لا حد لها.

121

#### 9- السرور واللاسرور

الملمح الأخير للخبرات الواعية هو أنها تكون سارة أو غير سارة بدرجة ما. فكل خبرة واعية ينشأ نحوها سؤال: هل تستمتع بها؟ هل هى لهو أم جد؟ وهل أنت سعيد أم حزين؟ مزعج أم مريح؟ قانط أم ساخط؟ وهلم جرًّا. والتمييز بين السرور واللاسرور يأتى بصورة متدرجة شأنه في ذلك شأن الألفة. فالخبرات الواعية تأتى بدرجات مختلفة من السرور وعدم السرور، ويمكن للخبرة الواعية الواحدة أن تتضمن جوانب سارة وغير سارة سواء بسواء<sup>(65)</sup>.

ومهما يكن من أمر، فإن معظم هذه الملامح الخاصة بالوعي ربما نعرفها بطريقة أو بأخرى، وربما نقبلها أيضًا. وبالتالي فإن تحليل سيرل لبنية الوعي لا ينطوي على شيء جديد كل الجدة. ولكن الشيء الخليق بالنظر هو أن محاولة سيرل لفت انتباهنا إلى هذه الملامح وتصنيفها وتسميتها بأسماء قد نقبلها أو نردها عليه، هى محاولة ذات قيمة؛ لأن تجاهل هذه الملامح عند دراسة الوعي يؤدي إلى أخطاء، وهذا هو ما حدث بالفعل مع الذين استبعدوا الوعي استبعادًا كاملاً من الدراسة العلمية أو الفلسفية، وكذلك الذين استبعدوا إلى العقل والوعي نظرة حسابية وظيفية.

\_

الفصل الثالث: سيرل ومشكلة الوحى

# هوامش الفصل الثالث

- 1. Augustine of Hippo, St., The Confessions of Saint Augustine, Quoted by Guven Guzeldere, "The Many Faces of Consciousness: A Field Guide", in Ned Block, Owen Flanagan, and Guven Guzeldere (eds.), The Nature of Consciousness: Philosophical Debates, p. 1.
- 2- John R. Searle, Mind, Language and Society: Philosophy in the Real World, New York: Basic Books, 1999, (first edition 1998), p. 40.
- 3- Colin McGinn, The Character of Mind: An Introduction to the Philosophy of Mind, Second edition, Oxford University Press, 1998, p. 40
- 4 Thomas Huxley, Lessons in Elementary Physiology, London: Macmillan, 1866, Quoted by William Seager, Theories of Consciousness: An Introductrion and Assessment, London and New York: Routledge, p. 256.
- 5- Joseph Levine, "On Leaving Out What It's Like", in Ned Block, Owen Flanagan, and Guven Guzeldere (eds.) The Nature of Consciousness: Philosophical Debates, p. 543.
- 6- David J.Chalmers, The Conscious Mind: In Search of a Foundamental Theory, New York: Oxford: Oxford University Press, 1997, p. xi.
- 7- Daniel Dennett, Consciousness Explained, Boston: Little, Brown and Company, 1991, pp. 21-22.
- 8- Antony Kenny, The Metaphysics of Mind, Oxford: Clarendon Press, 1989, p. 20.

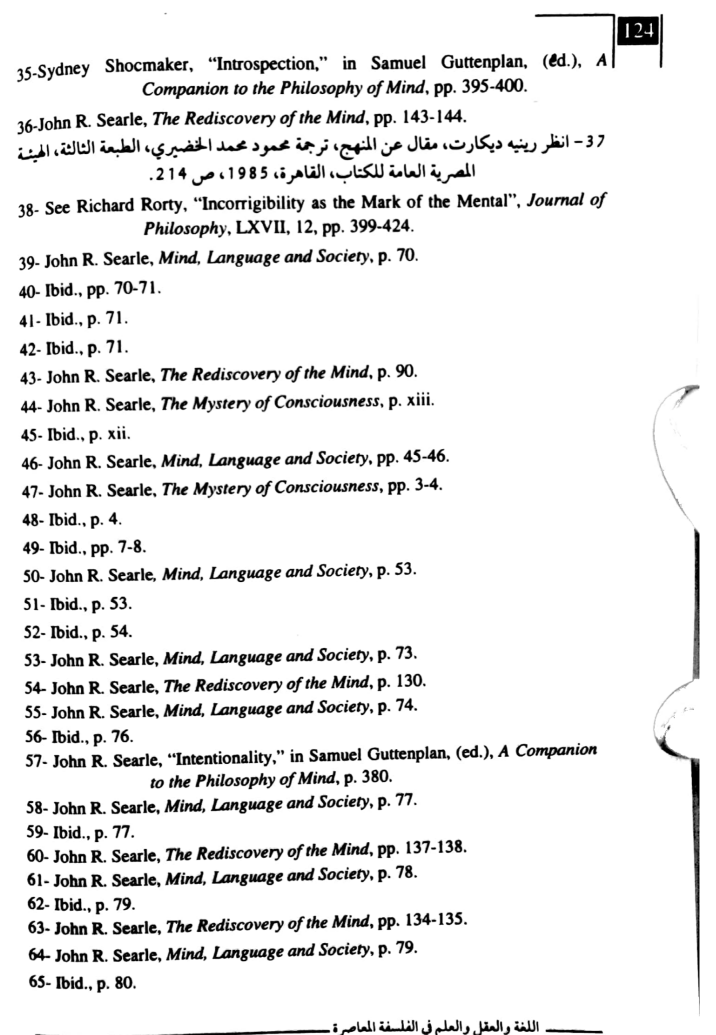
9-Ibid., pp. 22-23.

- 10- John R. Searle, "Consciousness," Annual Rev. Neurosci. 23, 2000, p. 557.
- <sup>11</sup>-Patricia S.Churchland, "Consciousness: the Transmutation of a Concept," Pacific Philosophical Quarterly, 64, 1983, p. 80.
- 12- Georges Rey, "A Question about Consciousness," in Ned Block, Owen Flanagan, and Guven Guzeldere (eds.), The Nature of Consciousness: Philosophical Debates, p. 461.
- 13. Kathleen Wilkes, "Is Consciousness Important?" British Journal of Philosophy of Science, 35, 1984, pp. 241-242.
- <sup>14</sup> John Heil, Philosophy of Mind, A Contemporary Introduction, London and New York: Routledge first published, 1998, p. 170.
- <sup>15.</sup> Colin McGinn, The Character of Mind: An Introduction to Philosophy of Mind, p. 41.

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

- 16- Owen Flanagan, The Science of the Mind, second edition, Cambridge, Massachusetts: MIT Press, 1991, p. 313.
- 17- Ned Block, "Consciousness," in Samuel Guttenplan (ed.), A Companion to the Philosophy of Mind, p. 211.
- 18- Robert Audi, (General editor), The Cambridge Dictionary of Philosophy, Cambridge University Press, 1995, p. 288.
- 19- Hilary Putnam, "Putnam, Hilary," in Samuel Guttenplan, (ed.) A Companion to the Philosophy of Mind, p. 507.
- 20- Hilary Putnam, Representation and Reality, second edition, Cambridge, Massachusetts: MIT Press, 1989, p. xi.
- 21- Owen Flanagan, "Deconstructing Dreams: the Spandrels of Sleep," Journal of Philosophy, 92, 1, 1995, p. 20.
- 22- Thomas Nagel, "What Is IT like to Be a Bat," in Ned Block, Owen Flanagan, and Guven Guzeldere (eds.), The Nature of Consciousness: Philosophical Debates, p. 524.
- 23- Stuart Sutherland, Macmillan Dictionary of Psychology, second edition, London: The Macmillan Press, 1995, p. 95, and see also Eric Lormand, "Consciousness", in Concise Routledge Encyclopedia of Philosophy, London and New York, 2000, pp. 167-168.
- 24- John R. Searle, "The Problem of Consciousness", Consciousness and Cognition, Vol. 2, No. 4, 1993, p. 310.
- 25- John R. Searle, The Mystery of Consciousness, p. 5. And Searle, "Consciousness, Explanatory Inversion and Cognitive Science", Behavioral and Brain Sciences, 13, 4, 1990, p. 585.
- 26- John R. Searle, Mind, Language and Society, pp. 41-42.
- 27- Ibid., p. 42.
- 28- John R. Searle, The Mystery of Consciousness, p. 9.
- 29- John R. Searle, Mind, Language and Society, p. 43.
- 30- Ibid., p. 44, and The Rediscovery of the Mind, p. 94.
- 31- John R. Searle, Mind, Language and Society, pp. 44-45.
- 32- Thomas Nagel, The View From Nowhere, Oxford: Oxford University Press, 1986, pp. 7-8.
- 33- John R. Searle, "Consciousness, the Brain and the Connection Principle: A Reply", Philosophy and Phenomenological Research, vol., Lx, No. 1, March 1995, p. 220.
- 34- John R. Searle, Mind, Language and Society, p. 73.

ـــ الفصل الثالث: سيرل ومشكلة الوحي ــــــــ

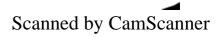


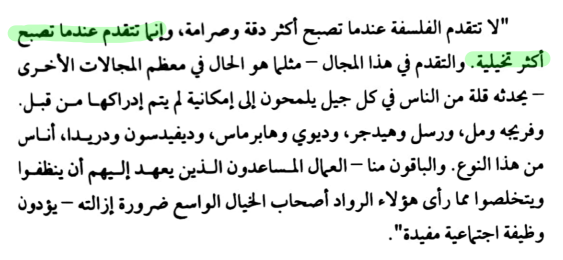
Scanned by CamScanner

# الفصل الرابع



مفهوم الصدق عند ديفيدسون





Richard Rorty, Truth and Progress: Philosophical Papers, Vol.3, Cambridge: Cambridge University Press, 1999, p.8.

"قال لى دونالد ذات مرة إنه لم يحاول أبدًا حل مشكلات شخص آخر، ولم يناقش أبدًا قضية ببساطة لأن الآخرين تكلموا عنها. وإنها كان يعتز بالكتابة فقط حول المشكلات التي صاغها لنفسه".

Richard Rorty, "In Memoriam – Donald Davidson (II)," International Journal of Philosophical Studies, Vol.14, (3), 2006, p.318.

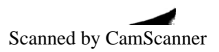
\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_

127

"من دون فهم الصدق لا تكون اللغة وحدها مستحيلة، وإنها يكون التفكير نفسه مستحيلًا. الصدق مهم إذن ليس لأنه مفيد أو نافع بصفة خاصة، رغم أنه ربها يكون كذلك بين الفينة والفينة بطبيعة الحال، وإنها لأنه من دون فكرة الصدق لن نكون كائنات مفكرة، ولن نفهم ما يوجد لشخص آخر ليكون كائنًا مفكرًا. ونحن إزاء الصدق نفعل شيئين: أحدهما أن نحاول تعريف مفهوم الصدق أو أن نسيطر على ماهيته في عبارة موجزة بليغة، والثاني أن نتتبع علاقاته بالمفاهيم الأخرى".

Donald Davidson, "Truth Rehabilitated," in Robert B. Brandom (ed.), Rorty and His Critics, Oxford: Blackwell, 2000, pp. 72-73.

1- تمهيد



الفلاسفة بالصدق زادت في وقتنا الحالي زيادة بالغة جعلت مفهوم الصدق يحتل موضع الصدارة بين مفاهيم الفلسفة المعاصرة، وليس أدل على ذلك من أنه يكاد يتعذر عليك أن تجد فيلسوفًا معاصرًا لم يخصه ببحث ولم يسهم فيه برأي. وتأتي أهمية هذا المفهوم – شأنه في ذلك شأن مفهوم المعنى – من أن وجهات النظر المتباينة والمتنافسة في كثير من المسائل الفلسفية الأخرى هي بمثابة انعكاس لاعتقادات مختلفة حول هذا المفهوم. وإذا كانت مشكلة الصدق توثر تأثيرًا واضحًا في مشكلات الفلسفة الأخرى، فإنها تتأثر بها كذلك، بل وتتطور معها إن أصابها شيء من التطوير والتجديد.

وتستطيع أن تدرك بوضوح أن مشكلة الصدق ترتبط بالإبستمولوجبا والميتافيزيقا والمنطق واللغة. فالصدق يمثل أحد الملامح الأساسية للمعرفة، ذلك أن المعرفة في معناها الدقيق هي اعتقاد صادق مسوغ. وعندما نقول إن شخصًا معينًا، وليكن (س)، يعرف قضية معينة، ولتكن (ص)، فإننا نقول إن (ص) قضية صادقة، وإن (س) يعتقد في (ص)، وإن (س) يملك أدلة كافية لنسويغ اعتقاده في (ص). وإن شئت أن تضع ذلك بلغة منطقية دقيقة فقل إن هناك ثلاثة شروط أساسية لابد من توافرها في المعرفة: الأول هو أن تكون القضية موضوع المعرفة صادقة، وهذا هو شرط الصدق، والثاني أن يعتقد بها العارف ويقبلها، وهذا هو شرط الاعتقاد، والثالث أن يملك العارف أدلة وبراهين تثبت صدق القضية موضوع المعرفة، وهذا هو شرط التسويغ. كما يرتبط مفهوم الصدق بالميتافيزيقا ويتضح هذا في نظرية الاتساق مثلًا. فقد دافع عن هذه النظرية فلاسفة أيدوا الميتافيزيقا المثالية، ولم تكن هذا لنظرية الميتافيزيقية فحسب، بل كانت بالأحرى عنصرًا متميًا لها. وكذلك يرتبط الصدق الميتافيزيقية فحسب، بل كانت بالأحرى عنصرًا متميًا لها. وكذلك يرتبط الصدق بالميتافيزيقية فحسب، بل كانت بالأحرى عنصرًا متميًا لها. وكذلك يرتبط العرف الميتافيزيقية والغة، وسوف المثالية، ولم تكن هذا للنظرية الميتافيزيقية واللغة، وسوف المائية، ولم تكن هذا النظرية الميتافيزيقية المثالية، ولم تكن هذه النظرية مرتبطة بوجهات نظرهم الميتافيزيقية والغة، وسوف يتجلى ذلك عند مناقشتنا للنظرية الدلالية.

ويحسن بنا أن نتحدث أولاً عن ديفيدسون حديثًا موجزًا قبل أن نشرع في معالجته للصدق، والدافع إلى ذلك هو أن هذا الفيلسوف لم يكتب عنه بالعربي<sup>ة</sup> قبل كتابة هذا الفصل (الذي كان في الأصل بحثًا نشر في المجلة العربية للعلوم \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

الإنسانية، جامعة الكويت، عام 1996). دونالد ديفيدسون Donald الإنسانية، جامعة الكويت، عام 2003). Davidson فيلسوف أمريكي معاصر ولد في عام 1917 وتوفي في عام 2003، وعمل أستاذًا للفلسفة في بعض الجامعات الأمريكية الكبرى: جامعة ستانفورد، كاليفورنيا، 1950–1967))، وجامعة برنستون (1967–1969)، وجامعة روكفلر، ولاية نيويورك (1970–1976)، وجامعة شيكاغو (1976– 1981)، وجامعة كاليفورنيا، بيركلى (1981–2003). وله إنتاج ضخم يكاد يستوعب معظم المجالات التي تشغل بال الفلاسفة في عصرنا، وتأتي في مقدمتها اللغة والمنطق والفعل والعقل والإبستمولوجيا والميتافيزيقا والأخلاق.

في فلسفة اللغة والمنطق، يسهم ديفيدسون بآراء في الصدق والمعنى، والتفسير، والإشارة، والصورة المنطقية، والاستدلال، والبنية المنطقية لأشياء من قبيل الاقتباس والكلام غير المباشر. وفى فلسفة الفعل، يقدم آراء مهمة في تشخيص الأفعال وتفسيرها، والعليّة، وضعف الإرادة. وفى فلسفة العقل له وجهات نظر ثاقبة في المفاهيم العقلية والفيزيائية، والأحداث العقلية، والقصد، والتفكير والكلام، والمواقف القضوية. وفى الإبستمولوجيا قَدَّمَ أفكارًا عن الخطط المفهومية، والنسبية الأنطولوجية، وأنهاط المعرفة. وإذا كانت ثمة نتيجة عامة يمكن أن نخلص إليها من النظر في فلسفة ديفيدسون، فهي أن اللغة والعقل والفعل والإبستمولوجيا مجالات يتعذر فصلها، وأن المحاولات التقليدية التي عاجت كل مجال منها بمعزل عن بقية المجالات لم يكن لها نصيب كبير من النجاح.

بدأ ديفيدسون نشر كتاباته عام 1952، وجاءت هذه الكتابات على هيئة بحوث نادرًا ما تتجاوز عشرين صفحة، ولكن تمتاز بالدقة والأصالة والتركيز. وهذه البحوث متاحة الآن في خسة مجلدات نشرتها مطبعة أكسفورد في الفترة ما بين عام 1980 و2005، وهي مقالات في الأفعال والحوادث، 1980؛ وبحوث في السصدق والتفسير، 1984؛ والسذاتي وبين السذاتي والموضوعي، 2001؛ ومشكلات العقلانية، 2004؛ والسصدق، واللغة، والتاريخ، 2005. ونشرت



رسالته للدكتوراه (التي تَقَدَّم بها إلى جامعة هارفارد (1949ف عام 1990 وأعيد نشرها في عام 2013، بالإضافة إلى كتاب الصدق والحمل، نشرته مطبعة جامعة هارفارد في عام 2005. ولقد حظيت فلسفته بدراسات نقدية كثيرة ومنوعة، ولعل ذلك يكشف عن عمق تأثيرها في البحث الفلسفى المعاصر. وأنت تلحظ أننا أمام فيلسوف أقام البناء الفكرى على البحوث من دون الكتب، وهو بـذلك يذكرنا بفلاسفة من هذا الصنف أصحاب مكانة رفيعة في الفلسفة المعاصرة مثل بيرس وجرايس.

عالج ديفيدسون مفهوم الصدق في غير موضع من دراساته، غير أنه خصه بمجموعة مهمة من البحوث، لعل أبرزها "الصدق والمعنى" 1967، و"صادق للوقائع" 1969 و"علم الدلالة للغات الطبيعية" 1970، و"في الدفاع عن المواضعة ص" 1973 (ونشرت هذه المقالات في كتاب "بحوث في الصدق والتفسير")، و"نظرية الاتساق في الصدق والمعرفة" 1983، و"بنية الصدق ومحتواه" 1990.

ولقد تأثر ديفيدسون بفلسفة أستاذه كواين (1908-2000) W.V. Quine (2000-1908) تأثرًا بالغًا، ويظهر ذلك في مسايرته لبعض أفكار كواين الأساسية مثل نزعة الكلية Holism في الإبستمولوجيا وعلم الدلالة، ودعوى اللاتحديد في الترجة، وغموض الإشارة، ورفض التمييز الصارم بين العبارات التحليلية والتركيبية. ويوضح ديفيدسون إخلاصه الشديد لكواين في العبارة التالية: "وليس من شك في أن دميت M. Dummett (2011-1925) وكواين يختلفان. وهما يختلفان على في أن دميت M. Dummett (وهما ينا العبارة التالية: "وليس من شك على ما إذا كان يوجد تمييز مفيد بين الجمل التحليلية والتركيبية، وما إنخا على ما إذا كان يوجد تمييز مفيد بين الجمل التحليلية والجمل التركيبية، وما إذا كانت النظرية المقنعة في المعنى تستطيع أن تجيز لنا نوع اللاتحديد الذي برهن عليه كواين (وفي جميع هذه النقاط أنا تلميذ مخلص لكواين)"<sup>(11)</sup>

Scanned by CamScanner

على أن ديفيدسون يختلف مع كواين في بعض الآراء، يأتي في موضع الصدارة منها رفيضه لثنائية الخطبة والمحتبوي dualism of scheme and content، واستبعاده للتمييز بين جمل الملاحظة وبقية الجمل. وكان كواين قبد نبشر في عبام 1951 مقالته المشهورة "عقيدتان للتجريبية"، وهاجم فيها عقيدتين: الأولى هي الاعتقاد في وجود تمييز أساسي وصارم بين العبارات التحليلية والتركيبية، والثانية هي النزعة الردية reductionism أي الاعتقاد بأن كل عبارة ذات معنى تكون مكافئة لبناء منطقي معين على حدود تشير إلى خبرة مباشرة. ثم جاء ديفيدسون في مقالته "في الفكرة الحقيقية للخطة المفهومية" عام 1974 ورفيض فكرة أخرى تسري في فلسفة كواين وغيره من التجريبيين المعاصرين، وهبي ثنائية الخطبة والمحتوى، وسياها ديفيدسون العقيدة الثالثة للتجريبية. وكل عقيدة من هذه العقائد الثلاث تفترض مسبقًا قدرتنا على وضع تمييز ما، ولكن هـذا التمييـز في الحقيقة ليس له ما يسوغه من الناحية التجريبية. فعقيدة ثنائية التحليلي- التركيبي تفترض أننا نستطيع التمييز بين العبارات التي تكون صادقة بمقتضي معاني كلماتها فقط والعبارات التي تعتمد في صدقها على الواقع. وتفترض عقيدة النزعة الردية أننا نستطيع تمييز العنصر الواقعي من العنصر اللغوي في صدق العبارة. أما عقيدة ثنائية الخطة والمحتوى فتفترض أننا نستطيع تمييز التغييرات في العبارات التبي يعتقد أن صدقها ناشئ عن تغييرات في المعنى من العبارات التي يعتقد بيأن صدقها ناشئ عن تغييرات في الاعتقاد.

ولنضرب لهذه الفكرة مثلًا يلقى عليها أضواء شارحة. قبل تجارب العالم الأمريكي فرانكلين B. Franklin (1790-1706)، اعتقد معظم الباحثين في الكهرباء أن العبارة "الكهرباء سائل" صادقة، وبعد تجاربه تخلى علماء الكهرباء عن الاعتقاد في صدقها. وهنا تطرح بعض الأسئلة نفسها من قبيل: هل حدث التخلي لأن معنى كلمة "كهرباء" قد تغير، أم أن الاعتقادات حول الكهرباء قد تغيرت؟ ويرى ديفيدسون أن الافتراض القائل بأن هذين السؤالين لهما إجابات محددة هو عقيدة تتمسك بها الفلسفة التجريبية: فعلى حين تكون التغيرات في

ـ الفصل الرابع: مفهوم الصدق حند ديفيدسون ــــــ



معنى الكهرباء تغييرات في خطتنا المفهومية، نجد أن التغييرات في الاعتقاد حول الكهرباء تكون تغييرات في المحتوى التجريبي. وحالما نتخلى عن ثنائية الخطة والمحتوى، فإننا نتخلى عن افتراض أننا نستطيع تمييز التغييرات في المعنى من التغييرات في الاعتقاد. وجملة القول أن الاعتقاد والمعنى يعتمد أحدهما على الآخر<sup>(2)</sup>.

وقد ميز كواين جمل الملاحظة من بقية الجمل، ورأى أن جمل الملاحظة تقوم بدورين أساسيين: الأول دلالي ويعني أن جمل الملاحظة هي المدخل إلى اللغة، والثاني برهاني ويعنى أن جمل الملاحظة هى المدخل إلى العلم. ولقد أراد كواين أن تعمل جمل الملاحظة كرابط للخبرة التي تؤسس الدعاوى المعرفية، وهي بذلك تتمتع بوضع إبستمولوجي خاص، ولكن ديفيدسون يعترض على ذلك في مقالة "نظرية الاتساق في الصدق والمعرفة" 6 198 ومقالة "المعنى، والصدق، والدليل" 1988 (التي قدمت في ندوة دولية عن كواين ونشرت عام 1991 في عند كواين بوصفها أثرًا لمحاولة عزل مصدر نهائي ما للمدليل على اعتقاداتنا، إذ يذهب ديفيدسون إلى أن الذي يسوغ اعتقادًا معينًا هو اعتقاد آخر، والمدليل على مدق جملة معينة هو جملة أخرى صادقة.

ومن نافلة القول أننا إذا شئنا فهما أفضل لمفهوم معين، فلابد من أن نبدأ بحثنا بطرح أسئلة صحيحة ومشروعة ودقيقة حول هذا المفهوم. ذلك أن السؤال غير المشروع أو غير الدقيق قد يفسد الأسئلة الصحيحة، كما تفسد الثمرة العطبة ما حولها من ثمرات صحاح. ومن أجل هذا يجب أن نميز بين مجموعة من الأسئلة التي تتعلق بالصدق، والتي ربما بدت متداخلة عند الوهلة الأولى، ولكن يتضح اختلافها عند إمعان النظر. وتأتي في طليعتها الأسئلة التالية:

- 1- ما الصدق؟
- 2- ما الصادق؟

3- كيف نكتشف اعتقادتنا الصادقة، وكيف نحكم على أقوالنا بالصدق؟

133

ويمكن أن نحدد أنواع هذه الأسئلة تحديدًا مقاربًا إن لم يكن دقيقًا كل الدقسة بأن نقول إن السؤال الأول يدور حول طبيعة الصدق، ويتساءل عما يعنيـه القـول إن أشياء معينة صادقة، ويختص السؤال الثاني بالأشياء التي تكـون صـادقة، أمـا الثالث فيتعلق بطبيعة التحقق من صدق الجمل والاعتقادات.

لقد اصطنع بعض الفلاسفة، مشل رسل B. Russell (1970 - 1872) وريــشر N. Rescher (1928- ) تمييــزًا بــين تعريـف الـصدق ومعيـاره، "فالتعريف" يقدم معنى كلمة صادق أما "المعيار" فإنه يقدم المحك الذي نعرف عن طريقه ما إذا كانت الجملة (أو القضية) صادقة أو كاذبة. وإذا لم ينتبه المرء إلى هذا التمييز، فربها يقع في لبس عندما يحاول فهم نظريات الصدق وتقويمها. والحق أنك إذا أمعنت النظر في هذه النظريات، فقد تجد نظرية تقدم تعريفًا لمعنى كلمة صادق، وقد تجد نظرية أخرى تقدم معيارًا لقيمة صدق الجملة أو القيضية. فنظرية شيلر F.C.S.Schiller (1937-1864) على سبيل المثال، تقول إنه يجوز الاعتقاد بأن مصطلح "صادق" يُعَدُّ مصطلحًا تقويميًّا شأنه في ذلك شأن مصطلح "خير" إذا نظرنا إليه من زاوية المعنى، بينها ترى أن معيار المصدق هو المنفعة. ويبدو أن برادلي F.H. Bradley (1924-1846) قد اعتقد أن تقرير معنى الصدق يتطلب الاستعانة بشيء من قبيل التناظر، أي أن كلمة صادق لها سمة التناظر من حيث المعنى، وذلك عندما يقول: "لكي يكون المصدق صادقًا لابد من أن يكون صادقًا لشيء ما"(3)، أما الاتساق فإنه يقدم معيارًا للصدق. ويطابق معظم فلاسفة البراجماتية تعريف المصدق بمعياره، ويتجلى ذلك من خلال اعتقادهم بأننا نقدم معنى كلمة "صادق" كأدق ما يكون التقديم من خلال تقديم معايير لتطبيق هذه الكلمة، وكان ذلك موضع نقد من جانب رسل. ويـذهب براند بلانسشارد Brand Blanshard (1892-1892)، مسئلاً، إلى أن التعريف والمعيار يسيران معًا، وسر ذلك أن الصدق هو الاتساق، فالاتساق يقدم تعريفًا للصدق ومعيارًا له في وقت واحد.

أما الأشياء التي نصفها بأنها صادقة فتنقسم إلى قسمين: أشياء تقال ويعبر عنها باللغة مثل العبارات، والتقريرات، والملاحظات، والاعتقادات، ونحو ذلك؛ وأشياء يجوز وصفها بأنها صادقة ولكن لا يمكن قولها ولا صياغتها عن طريق اللغة مثل الأصدقاء، واللآلئ، والشجاعة. فربيا يقول الصديق عباران معينة، ونقول بأنه صادق، ولكن الصديق لا يُقال ولا تتم صياغته. والذي يعنينا في بحث مفهوم الصدق هو الأشياء التي تنتمى إلى القسم الأول، وهي ما تعرف باسم حوامل الصدق هو الأشياء التي تنتمى إلى القسم الأول، وهي ما تعرف القضايا، ومنهم من ذهب إلى أنها الجمل أو العبارات، ومنهم مَن اعتبر أنها القضايا، ومنهم من ذهب إلى أنها الجمل أو العبارات، ومنهم مَن اعتبر أنها الاعتقادات أو الأحكام، وغير ذلك مما اقتر حوه في هذا الموضوع.

ونحن نستعمل كلمات مثل الصدق والكذب وصادق وكاذب في حديثا اليومي، ولا نجد صعوبة في فهمها عندما يستعملها الآخرون. ولكن الفهم الفلسفي لهذه الكلمات يختلف اختلافًا كبيرًا عن الفهم العادي لها، وهو اختلاف يشبه الاختلاف في رؤية حشرة ضئيلة بالعين المجردة ورؤيتها من خلال الميكروسكوب. ولا يرضى الفلاسفة عن التعريفات اللغوية التي تقدمها المعاجم لكلمة "صدق" ولا يقنعون بها، فالمعنى اللغوى لكلمة "الصدق" في اللغتين العربية والانجليزية واحد ويسير وعدود، وهو مطابقة القول أو الحكم للواقع، وتستطيع أن تجد هذا المعنى في المعجم الوسيط وتقرأ مثله تمامًا في قاموس أكسفورد للغة الانجليزية. وبالإضافة إلى أن هذا المعنى اللغوي ضيق أكثر مما و"الواقع"، إذ لا يتمتع معناهما بوضوح أكثر من معنى كلمة "الصدق" ذاتها.

وإذا كان الفلاسفة لم يقنعوا بالمعنى اللغوي للصدق، فإنهم عـالجوا الـصدق من جميع جوانبه، وقدموا نظريات منوعة ومتباينة أبرزها نظرية الاتساق القائلة <sup>إن</sup> الصدق يكمن في علاقة الاتساق بين الاعتقادات الـصادقة، وقال بها بر<sup>ادلي</sup> وبعض فلاسفة الوضعية المنطقية مثل أوتو نيورات O. Neurath (1945-1882) \_\_\_\_\_\_ اللغة والعلم في الفلسفة المعاصرة



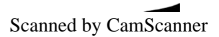
Scanned by CamScanner

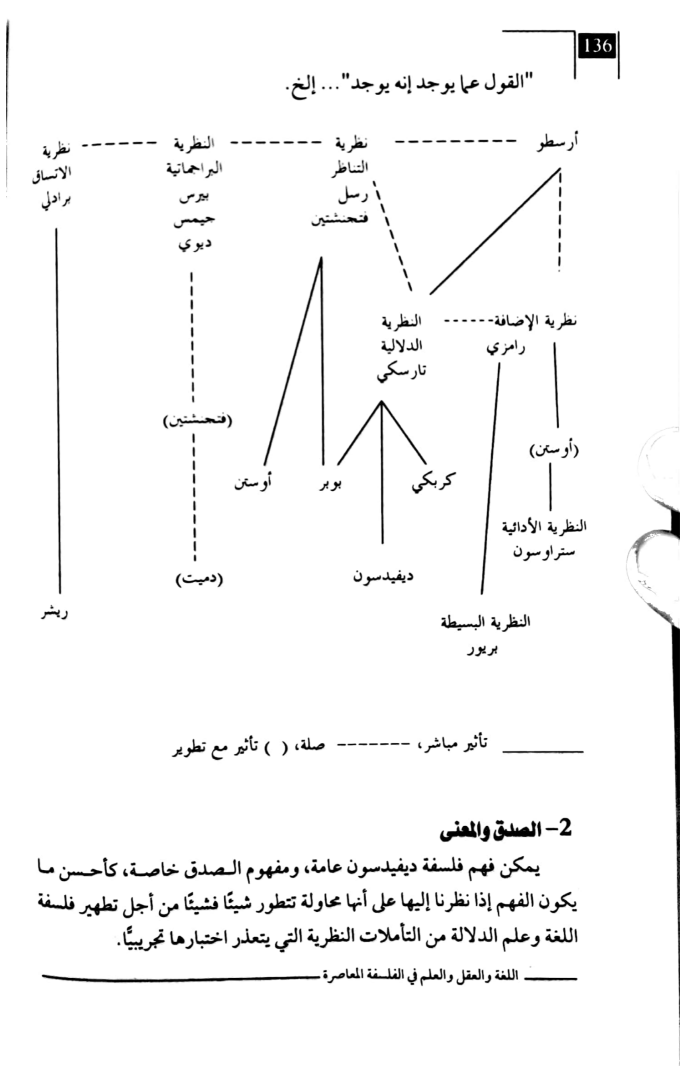
135

ودافع عنها حديثًا نيقولاس ريشر . أما نظرية التناظر فلا تعول على علاقة القضايا بعضها ببعض، وإنها على علاقتها بالعالم، فالقضية تكون صادقة عندما تناظر واقعة من وقائع العالم، واعتقد بها رسل وثتجنشتين، ودافع أوستن J.L. Austin (1960-1911) عن صورة معينة من هذه النظرية. وترتبط النظرية البراجاتية بصلات حيمة مع نظرية الاتساق والتناظر، وتقرر أن الاعتقادات الصادقة هي التي تكون مثمرة وتتمتع بقيمة فورية في حدود الخبرة، وقال بها بيرس . C.S التي تكون مثمرة وتتمتع بقيمة فورية في حدود الخبرة، وقال بها بيرس . M.J. (2001-1849) وديوي J. Dewey وتقرر أن الاعتقادات الصادقة هي التي تكون مثمرة وتتمتع بقيمة فورية في حدود الخبرة، وقال بها بيرس . . في عندا 1910-1849) وجيمس R.J. وقال بها بيرس . . وتعول عليه الاتفادية التأخرة نظرية الإضافة والنظرية الدلالية، وتقول نظرية الإضافة التي وضعها رامزي R. Ramsey والمخاذية الدلالية، وتقول وأخيرًا تأتي النظرية الدلالية وفيها يوصف الصدق على أنه خصوصية للجمل، ووتيرا تأتي النظرية الدلالية وفيها يوصف الصدق على أنه خصوصية للجمل، ويعرفه ألفرد تارسكي Alfred Tarski وإن (ق). واضع النظرية تارسكي وطبقها العلاقة التي تستوفيها، ثم جاء فيلسوفنا ديفيدسون وتبنى نظرية تارسكي وطبقها العلاقة التي الطبيعية، في بداية الأمر ثم سعى إلى تطويرها بعد ذلك.

ويمكن أن نضع مخططًا لنظريات المصدق يوضّح علاقاتها، ويبين موقع ديفيدسون منها<sup>(4)</sup>:

. الفصل الرابع: مفهوم الصدق حند ديفيدسون -----





137

اهتم ديفيدسون في الستينيات والسبعينيات من القرن الماضي بتطهير فلسفة اللغة من عملية اعتبار الشيء المجرد شيئًا ماديًا وذلك في مجالى المعنى والإشارة، وحديثًا ركز على عملية اعتبار الشيء المجرد شيئًا ماديا المتضمنة في فكرة اللغة ذاتها، فقد تبين له أن مفهوم اللغة – شأنه في ذلك شأن فكرة معاني الكلمات وفكرة علاقة الإشارة – لا يمكن أن ينجح في تفسير المقدرة اللغوية. فهذه الأفكار الثلاث هي طفيليات مفهومية parasites للغوي الذي يستمد قوته التفسيرية بوصفها تركيبات نظرية في نموذج التواصل اللغوي الذي يستمد قوته التفسيرية من مصدر آخر هو الصدق<sup>(3)</sup>.

وإذا كانت الدراسة المتعلقة بها عساها أن تكون الجمل الصادقة بصفة عامة تمثل مهمة العلوم المنوعة، فإن دراسة شروط الصدق تدخل في مجال علم الدلالة، والشيء الذي يجب أن نوليه عنايتنا عند دراسة اللغة – إذا شننا أن نقدم بوضوح الملامح العامة في العالم – هو ما يوجد على نحو عام بالنسبة للجمل لكي تكون صادقة في اللغة<sup>(6)</sup>.

ولقد تدفق نهر الفلسفة المعاصرة حاملًا مجموعة من الأفكار التي كتب لها الذيوع والانتشار، ولعل أبرزها في مجال علم الدلالة تلك الفكرة القائلة إن معنى الجملة يمكن تقديمه عن طريق تعيين الشروط التي تجعلها صادقة. وتمسك بهذه الفكرة مجموعة من الفلاسفة يأتي على رأسهم فريجه G. Frege (1925-1848) وقتجنشتين، وكارناب، وكواين، ثم جاء ديفيدسون ليكون أبرز أنصارها في وقتنا الحاضر. وقبل أن نفحص آراء ديفيدسون في الصدق يجمل بنا أن نلاحظ إلى أي حد ترتبط هذه الآراء بآراء فريجه وكواين وتارسكي، وقد أثروا جميعًا بدرجات متفاوتة في نظرية ديفيدسون. وهذا التأثير يبدأ بسيطا من فريجه، ثم يزداد من جانب كواين، ثم يبلغ ذروته عندما نصل إلى تارسكي، ولا بأس أن نسلك هذا الطريق الصاعد.

إن المتأمل في فلسفة فريجه يجد أنه قد اعتقد أن معاني الجمل يمكـن تحديـدها عن طريق تقديم شروط الصدق، وأن معنى العنصر المكون في جملة هو إسهامه في

الفصل الرابع: مفهوم الصدق حند ديفيدسون ــ



معاني الجمل التي يظهر فيها. وأكد فريجه على أهمية إثبات أن العناصر الدلالية في الجمل تحدد صدق هذه الجمل، واقترح الطرق التي يمكن بها تطبيق ذلك عل أجزاء مهمة من اللغة الطبيعية. بيد أن فريجه لم يفكر في نظرية عامة في الصدق بالنسبة للغة الطبيعية، وسر ذلك أنه نظر إلى اللغة الطبيعية على أنها ناقصة، ومن ثمَّ اقترح لغة رمزية جديدة جاءت بمثابة تحسين للغة الطبيعية، واخترع لها مصطلحا رمزيًا يعكس نحوه مباشرة التفسير المراد لهذه اللغة، شم ألح على أن المصطلح الرمزي الجديد يملك القوة التعبيرية نفسها التي تملكها الأجزاء المهمة في اللغة الطبيعية، ونظر المكوك فريجه في اللغة الطبيعية، إلى جانب افتقاره إلى الاهتهام بالمفارقات الدلالية، فقد رأى ديفيدسون أن عمل فريجه يتعذر تطبيف تطبيقًا مباشرًا على بحث المعنى في لغة طبيعية من حيث هي كذلك.

أما كواين فيرى أن علم الدلالة ينقسم إلى مجالين هما نظرية الإشارة ونظرية المعنى، ويقع الصدق في المجال الأول ويقع المعنى في المجال الشاني. ويتمبز الجانبان تمييزًا واضحًا، ومع ذلك يرتبطان بعلاقة أساسية يمكن وضعها على النحو التالي: تستطيع أن تقدم جميع المعاني عندما تقدم شروط صدق جميع الجمل. وَفَكَرَّ ديفيدسون في هذه العلاقة تفكيرًا جادًا وانتهى إلى النتيجة القائلة: إن الطريق إلى تطوير نسقي لمعاني اللغة هو تطوير تعريف تكراري للصدق بأسلوب تارسكي لهذه اللغة.

لقد وجد ديفيدسون المقوّم الأساسي لنظريته في الصدق في فلسفة كواين، ونعني به إثبات كيف أن التناول الكلي لمشكلة فهم اللغة يقدم الأساس التجريب الذي تحتاجه هذه النظرية. ويقرَّر ديفيدسون أنه إذا تعين استخراج النتائج الميتافيزيقية من نظرية الصدق بالطريقة التي اقترحها، فإن تناول اللغة يجب أن يكون كليًّا. ولم ينظر كواين نفسه إلى نزعة الكلية على أنها تملك المغزى الميتافيزيفي المباشر؛ وذلك لمجموعة من الأسباب: أولاً، لم يجعل كواين نظرية الصدق أساسية بوصفها مفتاحًا لأنطولوجيا اللغة أو بوصفها اختبارًا للصورة المنطقية، ثانيًا، نظر كواين – كما نظر فريجه – إلى اللغة المنظمة بصورة مقنعة بوصفها تحسبًا

للغة الطبيعية. ويبدو أن كواين يتجاوز فريجه في جانب مهم لأنه على حين يظن فريجه أن مصطلحه الرمزي يفضي إلى لغة أفضل، نجد أن كواين يرى أن المصطلح الرمزي يفضي إلى علم أفضل كذلك. وكانت نتيجة ذلـك هي أن كواين ربط الميتافيزيقا بالمصطلح الرمزي المعياري ولم يربطها باللغة الطبيعية<sup>(9)</sup>.

وفي هذا المعنى يقول كواين: "إن البحث عن نمط بسيط، وواضح للمصطلح الرمزي المعياري لا يجب تمييزه من البحث عن المقولات النهائية، ورسم سمات الواقع العامة إلى حدَّ بعيد"<sup>(10)</sup>. ولكن إذا كانت ميتافيزيقا كواين ترتبط بمنطقه وليس باللغة الطبيعية، فإن ديفيدسون يخالفه في الرأي وينظر إلى المنطق بوصفه أداة لاستكشاف بنية اللغة الطبيعية وفهمها، وفى ذلك يقول: "طالما أنني لم أهتم بتحسين اللغة الطبيعية، وإنها أهتم بفهمها، فإنني أنظر إلى اللغات الصورية أو المصطلحات الرمزية المعيارية بوصفها وسائل لاستكشاف بنية اللغة الطبيعية"<sup>(11)</sup>.

وإذا انتقلنا إلى تارسكي، سنجد أنه الملهم الحقيقي لنظرية ديفيدسون في الصدق، ولقد أفرد تارسكي لمفهوم الصدق بحثين جاء أولهما على درجة كبيرة من التعقيد هو "مفهوم الصدق في اللغات الصورية" 1933 (نشر أولاً باللغة البولندية عام 1933، وباللغة الألمانية عام 1936، وباللغة الانجليزية عام 1956)، ثم عاد تارسكي وَقَدَّمَ أفكاره عن الصدق بشيء من الإيجاز وبقدر كبير من الوضوح واليسر في بحثه الثاني "المفهوم الدلالي للصدق وأسس علم الدلالة" عام 1944. ورغم أن نظرية تارسكي في الصدق قد ترتبت عليها نتائج عظيمة في المنطق الرياضي، فإننا سنركز على الجانب الدلالي من هذه النظرية، والذي كان له أبلغ الأثر في ديفيدسون.

حاول تارسكي صياغة تعريف للصدق يتميز بأنه صحيح وسليم من الناحية الصورية، ومثمر وفعَّال من الناحية النظرية. ويقدر المفهوم التقليدي للصدق حق قدره بقدر ما يتفق مع الواقع، والذي يشير إليه تارسكي على أنه المفهوم الأرسطي الكلاسيكي في الصدق، ويتجلى في عبارة أرسطو المشهورة التي

0

وردت في كتاب الميتافيزيقا: إن القول عما يوجد إنه لا يوجد، أو القول عمالا يوجد إنه يوجد هو قول كاذب، على حين إن القول عما يوجد إنه يوجد وعمالا يوجد إنه لا يوجد هو قول صادق. ولذلك فإن مَن يقول عن أي شيء إنه يوجد أو إنه لا يوجد سيقول إما الصدق أو الكذب"<sup>(12)</sup>.

وتنقسم نظرية تارسكي إلى جانبين، يتمثل الجانب الأول في تقديم شروط الكفاية adequacy conditions ويعني بها الشروط التي يجب أن يستوفيها أي تعريف مقبول للصدق، ويتجلى الجانب الثاني في تعريف الصدق بالنسبة للغة صورية محددة، ويثبت تارسكي أن هذا التعريف يتمتع بالكفاية عن طريق المعايير التي وضعها.

ولكي يتفادى تارسكي المشكلات التي ترتبط بكائنات مثل القضايا وما جرى مجراها، نراه ينظر إلى حوامل الصدق على أنها الجمل sentences، ويوضح ما يعنيه بالجمل في ملاحظة في هامش مقالة "المفهوم الدلالي للصدق وأسس علم الدلالة" يقول فيها: "بالنسبة لأغراضنا الحالية، من الملائم إلى حدًّ ما أن نفهم أن المراد من "التعبيرات" و"الجمل" وهلم جرَّا، ليس كلامًا منقوشًا أو مكتوبًا على نحو منفرد، وإنها فثات من الكلام المنقوش أو المكتوب في صيغة متهائلة"<sup>(10)</sup> وإذا شئنا أن نستخدم المصطلحات الحديثة في فلسفة المنطق قلنا لا يجب أن ينسب الصدق إلى علامات الجملة sentence-tokens وإنها ينسب إلى أنهاط الجملة الصدق إلى علامات الجملة sentence-tokens وإنها ينسب إلى أنهاط الجملة المحدة إلى علامات الجملة علي مثابة تعريف للصدق بالنسبة لأنها المحدة إلى علامات الجملة sentence-tokens وإنها ينسب إلى أنهاط الجملة المحدة إلى علامات الجملة ولو أخذنا بعين الاعتبار فكرة تارسكي القائلة: "إن علم الدلالة... يعالج علاقات معينة بين التعبيرات في اللغة والموضوعات (أو حالات الواقع) التي تشير إليها هذه التعبيرات <sup>(14)</sup>، لتبين لنا أن تارسكي قد اقترح النظر الدلالية الأخرى. الدلالية الأخرى.

ويرى تارسكي أن التعريف المقبول للصدق يجب أن يستوفي شرط<sup>ين</sup> أساسيين: الأول أن يكون التعريف كافيًا ماديًّا عاديًّا adequate، والث<sup>اني</sup>

ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـــــــ

أن يكون صحيحًا صوريًّا formally correct. ويضع شرط الكفايـة قيـودًا عـلى المحتوى الممكن للتعريف، على حين يضع شرط الصحة قيودًا على الصيغة الممكنة في أي تعريف مقبول.

ولكي يكون تقريرنا عن الصدق كافيًا من الناحية المادية، يجب أن يتفـق مـع الوقائع، ويقترح تارسكي شرط الكفاية المادي الذي مؤداه أن أي تعريف مقبـول للصدق لابد من أن يستلزم جميع الجمل في الصيغة (ص):

(ص) س صادقة إذا كانت ق.

ولكن كيف تَوَصَّلَ تارسكي إلى هذه الصيغة؟ إذا أخذنا جملة عادية تُعَبِّرُ عن حقيقة تجريبية مألوفة من قبيل:

(1) الثلج أبيض.

وسألنا عن الشروط التي نقبل بمقتضاها هذه الجملة بوصفها صادقة، فإننا نستطيع أن نعبر عن الشرط على النحو التالي:

(2) الجملة "الثلج أبيض" صادقة إذا كان الثلج أبيض.

وفي (2) تظهر الجملة "الثلج أبيض" مرتين: المرة الأولى بين علامات تنصيص، والثانية من غير هذه العلامات. وهذا هو السبب في أن الظهور الأول ل (1) في (2) هو "اسم" للجملة، والظهور الثاني هو الجملة نفسها. وهناك مواضع مهمة في المنطق الحديث تقول بوجود تمييز بين "استعمال" using اللفظ أو التعبير اللغوي و"ذكره" mentioning، فالجملة ذاتها تقول شيئًا عن العالم، ولكن القول إن الجملة صادقة هو قول شيء ما عن الجملة، ونحن نستعمل الجملة في قول شيء ما عن العالم، ونذكر الجملة – وبذكرها فإننا نستعمل اسمها – في القول إنها مادقة. ويواصل تارسكي تعميم الإجراء الذي ضرب له مثلاً في (2) ويضع مكان الجملة التي تكون مرشحة لقيمة الصدق المتغير ق، ويضع مكان اسم هذه الجملة المتغير س، والعلاقة بين الصيغتين "س صادقة" وق هي أنها متكافئتان منطقيًّا، وبالتالي يكون لدينا:

الفصل الرابع: مفهوم الصدق حند ديفيدسون -----

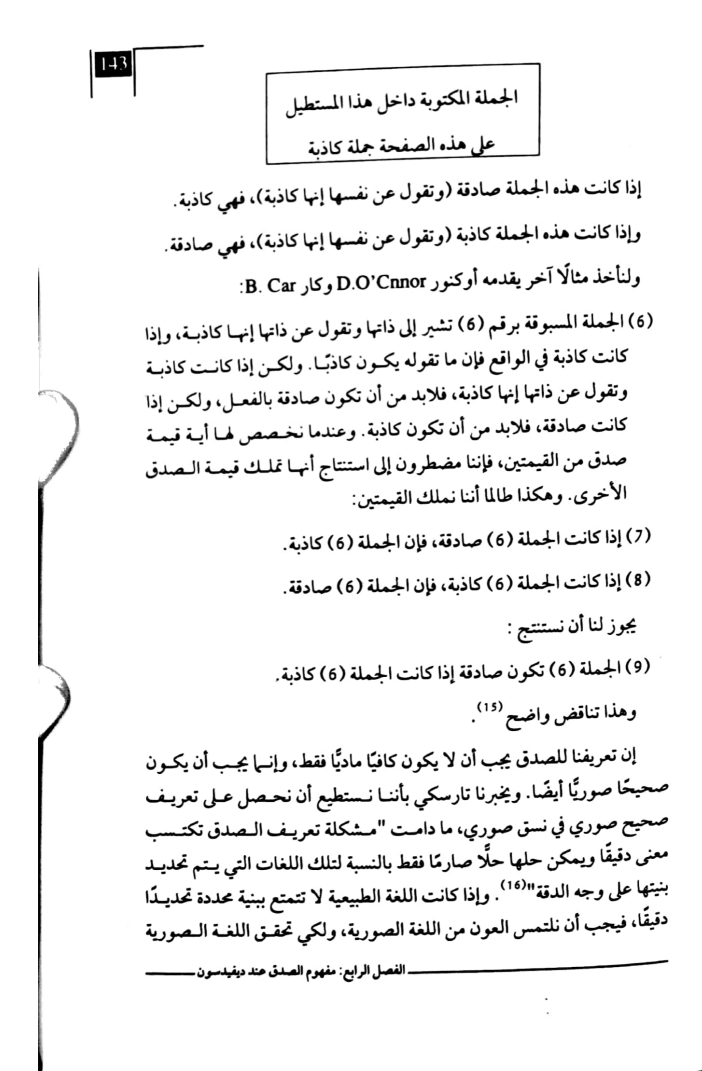
(3) س صادقة إذا كانت ق.

والآن نضع مكان ق في (3) أية جملة، ونضع مكان س اسم هذه الجملة، وسوف نحصل على ما يسميه تارسكي "بتكافؤ الصيغة ص"، وتمثل (2) هذا التكافؤ. وهناك أمثلة أخرى من قبيل: (4) "الدم أحمر" صادقة إذا كان الدم أحمر.

(5) "الأرض كروية" صادقة إذا كانت الأرض كروية.

ورغم أن (3) – أو الصيغة ص التي أسلفنا الإشارة إليها – ليست في ذاتها تعريفًا للصدق، ولا الأمثلة التي تحل محلها (2) و (4) و (5) وما جرى مجراها، إلا أنه يمكن اعتبارها "تعريفات جزئية" للصدق. وينظر تارسكي إلى (3) على أنها معيار للكفاية المادية في تعريفه المقترح إذا كانت كل المتكافئات في الصيغة (ص) تلزم عن هذا التعريف.

تحدثنا حتى الآن كما لو كان مفهوم الصدق الذي يحاول تارسكي أن يوضحه هو المفهوم الذي نألفه في لغتنا الطبيعية العادية، ولقد قال بالفعل إن هذا هو ما يقصده، ولكن تارسكي يثير مشكلة في هذه النقطة. وتتمثل هذه المشكلة في أنه يمكن إثبات أن أية لغة طبيعية قابلة لأن تحدث تناقضات أو مفارقات يمكن إثبات أن أية لغة طبيعية قابلة لأن تحدث تناقضات أو مفارقات عليها إلى نتيجة غير مقبولة، وبصورة أكثر دقة تتحدد المفارقة على أنها جلة تكون عليها إلى نتيجة غير مقبولة، وبصورة أكثر دقة تتحدد المفارقة على أنها جلة تكون مادقة إذا كانت كاذبة. من أشهر المفارقات مفارقة الكذاب Radoxs القائلة "هذه العبارة كاذبة" والتي تبدو كاذبة إذا كانت صادقة وصادقة إذا كانت كاذبة. وتنسب بصورة تقليدية إلى إبمنديز الكريتي الذي قال: "كل الكريتين كذابون". وغالبًا ما تُسَمَّى مثل هذه المفارقات المفارقات الدلالية semantic وتشير بعض هذه الصعوبات إلى نظرية التناظر بصفة خاصة، لأن من الصعب أن تجد واقعة تناظر "هذه العبارة كاذبة أو تعجز عن أن تناظرها. من الصعب أن تجد واقعة تناظر "هذه العبارة كاذبة" أو تعجز عن أن تناظرها.



Scanned by CamScanner

الأهداف التي نبغيها من وراء اصطناعها، يتعين صياغتها بطريقة لا تجعلهما تقم فريسة لأمراض لغاتنا الطبيعية.

ويتعلق الشرط الصوري الذي يضعه تارسكي ببنية اللغة التي يجب أن يقدُم تعريف الصدق فيها، والمفاهيم التي يجوز استخدامها في التعريف، والقواعد الصورية التي يعمل التعريف وفقًا لها، والمفاهيم الدلالية قابلة لإنتاج المفارقان مثل مفارقة الكذاب التي فحصها تارسكي وأسلفنا الإشارة إليها. وأبرز ما نلاحظه في الشروط التي لابد من أن يستوفيها أي نسق صوري، أنه يجب أن يتفادى المفارقة أو التناقض.

ولكن لماذا ينشأ هذا التناقض؟ الجواب عند تارسكي أن التناقض ينشأ نتيجة لافتراضات من قبيل:

(1) أن اللغة المستعملة لا تتضمن التعبيرات فحسب، بل تتضمن أيضًا أسماء هذه التعبيرات، بالإضافة إلى الألفاظ الدلالية مثل صادق وكاذب، وهذه اللغة يسميها تارسكي مغلقة دلاليًّا semantically closed.

(2) أن القوانين العادية في المنطق تنطبق على لغتنا<sup>(17)</sup>.

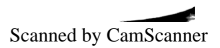
ومادام تارسكي ليس على استعداد لرفض الافتراض (2)، فإنه يستنتج أن semantically التعريف الصحيح صوريًّا يجب التعبير عنه بلغة مفتوحة دلاليًّا وهي أية لغة open وهي اللغة الصورية الاصطناعية بدلًا من اللغة المغلقة دلاليًّا وهي أية لغة dبيعية، وهذا يعني أن تعريف الصدق في اللغة الشيئية object-language object-language وهي اللغة الشيئية أن تعريف الصدق في اللغة الشارحة meta-وهي اللغة التي نعرف الصدق بالنسبة لها – يجب تقديمه في اللغة الشارحة meta-وهي اللغة التي نعرف الصدق بالنسبة لها – يجب تقديمه في اللغة الشارحة det وهي اللغة الشيئية معرفًا، ويمكن اجتناب خطورة المفارقات الدلالية عن طريف في اللغة الشيئية معرفًا، ويمكن اجتناب خطورة المفارقات الدلالية عن طريف اللجوء إلى اللغة الشارحة. وجملة الكذاب "هذه الجملة كاذبة" سوف تصبح غبر ضارة عند استخدام اللغة الشارحة لأنها سوف تتحول إلى "هذه الجملة كاذبة في اللغة الشيئية" التي هي جملة في اللغة الشارحة، وبالتالي لا تتسم بالمفارقة.

ـــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

ولسنا في حاجة إلى تتبع بقية تفصيلات حجة تارسكي، وحسبنا أن ننظر في مفهومين أساسيين في بقية هذه الحجة. المفهوم الأول هو فكرة دالة الجملة open sentential function بعبارة تارسكي أو الجملة المفتوحة pentence بعبارة كواين: "اللبن أبيض" جملة و"س أبيض" دالة جملة - أو جملة مفتوحة -تنشأ عن طريق وضع المتغير س مكان الموضوع في الجملة "اللبن أبيض". ومن الواضح أنه على حين يمكن أن تكون الجملة صادقة أو كاذبة، فإن دالة الجملة -أو الجملة المفتوحة - لا يمكن أن تكون صادقة أو كاذبة، فإن دالة الجملة -أو الجملة المفتوحة - لا يمكن أن تكون صادقة أو كاذبة.

والمفهوم الأساسي الثاني هو الاستيفاء satisfaction ويوضّحه تارسكي بقوله: "الاستيفاء علاقة بين موضوعات تعسفية وتعبيرات معينة تُسَمَّى دوال الجمل"<sup>(18)</sup>. فدالة الجملة "س أبيض" تستوفيها موضوعات مثل "الثلج" و"اللبن" وغير ذلك. ودالة الجملة "س تقع شهال ص" تستوفيها موضوعات مثل القاهرة، الخرطوم وما جرى مجراها من حيث الموقع. ويقول كواين: "إن الجملة المفتوحة (س يمشي) يستوفيها أي شيء آخر، والجملة المفتوحة (س أكبر من ص) يستوفيها كل زوجين نازلين من الأعداد ولا يستوفيها أي زوجين أخرين"<sup>(19)</sup>.

وعلى هذا النحو يتم تفسير الاستيفاء بالرجوع إلى مفهوم دالة الجملة، ولكن ما دمنا لا نستطيع أن نضع أي قيد على عدد من المتغيرات الحرة (مشل، س، ص،...) التي ربيا تظهر في دالة الجملة، فإن تارسكي يفضل الكلام عن سلاسل لا متناهية infinite sequences من الأشياء – بدلًا من الكلام عن الأشياء – التي تستوفي دالة معينة؛ ولذلك نراه يقول إن "سلسلة معينة من الأشياء تستوفي دالة جملة معينة "<sup>(20)</sup>. واستنادًا إلى ذلك نعرف الجملة على أنها صادقة في حالة كونها مستوفاة عن طريق جميع السلاسل من الأشياء، وتكون كاذبة إذا لم تستوفها أية سلسلة على الإطلاق. يقول تارسكي في تعريف للصدق: "تكون الجملة مادقة إذا استوفتها كل "سلاسل" الأشياء وتكون كاذبة إذا لم تستوفها مادقة إذا استوفتها كل "سلاسل" الأشياء وتكون كاذبة بالطريقة التي تختلف عن ذلك "<sup>(12)</sup>. وينظر تارسكي إلى تعريفه للصدق: "تكون الجملة عن ذلك التوفتها كل "سلاسل" الأشياء وتكون كاذبة بالطريقة التي تختلف مادقة إذا استوفتها كل "سلاسل" الأشياء وتكون كاذبة بالطريقة التي تختلف الشرطين اللذين وضعها له وهما أنه كافي ماديًا وصحيح صوريًا.



وليس من شك في أن النظرية الدلالية في الصدق عند تارسكي قد سدن الفجوة التي خلفها أفول رسالة فتجنشتين، وأدرك هذا أولشك الراغبون في تعريف الصدق بدقة صورية. لقد حاول تارسكي صياغة تعريف للصدق صحيح ودقيق، ويتفادى في الوقت نفسه الصعوبات المتعلقة بالكائنان والعلاقات التي أزعجت كثيرًا من النظريات السابقة، إذ عرف الصدق بالنسبة للغة معينة، وفيا يختص بهادته استخدم المنطق الرياضي بالإضافة إلى اللغة التي يعرف الصدق بالنسبة لها. واستطاعت نظرية تارسكي أن تجذب كثيرًا من الأتباع بسبب اقتصادها النظري الجدير بالقبول، واجتنابها لكثير من الطرق المسدودة من الناحية النظرية، ودقتها الصورية، وانسجامها مع الافتراض القائل إن الصدق ملائم للواقع، والأهم من ذلك كله أنها قدمت لنا طريقة نستطيع بواسطنها أن ندرس البنية الواسعة للغة معينة، سواء كانت طبيعية أم غير طبيعية<sup>(22)</sup>. تلك هي أبرز السهات التي امتازت بها نظرية تارسكي، والتي أثرت بسببها تأثيرًا بالغًا في ندرس البنية الواسعة للغة معينة، سواء كانت طبيعية أم غير طبيعية <sup>(22)</sup>. تلك هي ملائم للوقع، والأهم من ذلك كله أنها قدمت لنا طريقة نستطيع بواسطنها أن ندرس البنية الواسعة للغة معينة، سواء كانت طبيعية أم غير طبيعية<sup>(21)</sup>. تلك هي ندرس البنية الواسعة للغة معينة، سواء كانت طبيعية، أم غير طبيعية اليرا أن نهرز السهات التي امتازت بها نظرية تارسكي، والتي أثرت بسببها تأثيرًا بالغًا في فيها، ثم تضيف إليها أبعادًا جديدة.

ويخطئ المرء لو نظر إلى ديفيدسون على أنه يقدِّم نظرية في المعنى بالصورة التي نجدها في علم الدلالة العقلي أو لدى أصحاب النزعة المفهومية، ذلك بأن عمله في علم الدلالة قد تشكل إلى حد ما عن طريق نزعة كواين الشكية تجاه المعاني، وبدلاً من أن يصب ديفيدسون اهتهامه على نظرية المعنى التي لا تمثل في رأيه "مصطلحًا فنيًّا وإنها هي إشارة في اتجاه عائلة من المشكلات "<sup>(23)</sup>، نراه يركز على نظرية الصدق، ويحاول إثبات أن تقديم نظرية في المعنى للغة معينة هو بمثابة بناء نظرية في الصدق لهذه اللغة.

إن المتأمل في كتابات ديفيدسون يلاحظ أنه يضع بعض الشروط التـي يجب أن تستوفيها أية نظرية في المعنى من قبيل:

ـــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

ويرى ديفيدسون أن أية نظرية كافية في المعنى يجب أن تفسر كيف تعتمد معاني الجمل في أية لغة طبيعية على معاني كلماتها، وإذا لم يكن معنى الجملة دالة لمعنى الكلمة بهذه الطريقة فلن تكون اللغة قابلة للتعلم، أو سيكون من الصعب أن ندرك كيف يستطيع أي شخص أن يتعلم اللغة. ويتمتع المتكلمون الأسوياء في

ـ الفصـل الرابع: مفهوم الصـدق حند ديفيدسون ـــ

لغة معينة بقدرة إبداعية على بناء جمل لم يسمعوها قط، وكذلك فهمها عندما ينطقها الآخرون، وهذا يعني أنه من مخزون متناو من الكلمات في لغة معينة والقواعد التي تحكم تركيبها واستعمالها، يستطيع المتكلمون بهذه اللغة أن يقدموا ويفهموا مخزونًا لامتناهيًا من الجمل. ونظر نعوم تشومسكى Noam Chomsky ويفهموا مخزونًا لامتناهيًا من الجمل. ونظر نعوم تشومسكى Noam Chomsky (1928 - ) إلى هذه الفكرة بوصفها الجانب الإبداعي في استعمال اللغة وانتاج كلام ملائم للمواقف مع أنه قد يكون جديدًا تمام الجدة، وفهمه عندما ينطقه الآخرون كذلك "<sup>(22)</sup>، ويجب أن تكون نظرية المعنى متسقة مع هذا الجانب ينطقه الآخرون كذلك "<sup>(22)</sup>، ويجب أن تكون نظرية المعنى متسقة مع هذا الجانب semantic والغرون كذلك "<sup>(22)</sup>، ويجب أن تكون نظرية المعنى متسقة مع هذا الجانب الإبداعي في اللغة أو ما يُستمَّى أحيانًا بالإنتاجية الدلالية productivity الجانب الإبداعي أو تفسره يعني القول إن النظرية يجب أن تنتج كل الجمل في الصيغة:

(1) س تعني م.

حيث تدل (س) على وصف يكشف عن بنية الجملة في اللغة التي تقدم لها نظرية الصدق، و(م) تعبير يدل على معنى هذه الجملة، ولكن الاستعانة بفكرة معنى الجملة غير نافعة فيها يرى ديفيدسون ويعيد صياغة (1) على النحو التالي: (2) س تعني أن ق

حيث تدل (ق) على جملة تملك المعنى الذي تملكه الجملة الموصوفة بـ (س)، ولكن التعبير "يعني أن" ليس أقل إثارة للجدل من فكرة كون شيء ما بمثابة "معنى" الجملة. ولـذلك فإن ديفيدسون يعيد صياغة (2) مستعملًا الصفة التعسفية (ص) لتحل محل "يعني أن" في الصيغة "تكون ص إذا". وكانت الفكرة في الصيغة (2) أن (ق) جملة تعني الشيء نفسه الذي تعنيه الجملة الموصوفة بـ (س)، وطالما أن الاستعانة بالمعنى مبهمة، فإننا بحاجة إلى بـديل أكثر وضوحًا. وإذا استبقينا الشروط على (س)، و(ق)، أعني أن (س) وصف يخصص بنية

#### Scanned by CamScanner

الجملة (ق) عند النظر إلى استعمال الصفة التعسفية (ص)، فإن (2) يمكن إعـادة صياغتها على النحو التالي:

(3) س تكون ص إذا كانت ق.

وأية صفة تستوفي هذا الشرط تكون، وفقًا لمعايير تارسكي، صفة صدق كافية مادية. وهذا هو ما يريده ديفيدسون على وجه الدقة؛ لأنه يرى أن ما تتطلبه نظرية المعنى هو تعريف صفة الصدق.

ويقول ديفيدسون في هذا السياق: "سوف تؤدي النظرية (أي نظرية المعنى) عملها إذا قدمت – بالنسبة لكل جملة (س) في اللغة التي تخضع للدراسة – جملة تضاهيها (تحل محل ق) التي تقدم المعنى لـ(س). والمرشح الواضح لمضاهاة الجملة هو س نفسها إذا كانت اللغة الشيئية متضمنة في اللغة الشارحة، والمرشح الآخر هو ترجة لـ (س) في اللغة الشارحة. وكخطوة جريئة أخيرة، دعنا نحاول معالجة الوضع الذي يشغله (ق) بصورة ماصدقية: لتحقيق ذلك ادفع بعيدًا بالكلهات الغامضة "تعني أن"، وزود الجملة التي تحل (ق) محلها برابط جملي مناسب، وزود الوصف الذي تحل (س) محله بصفته، والنتيجة المعقولة هي:

(ص) س تكون ص إذا كانت ق.

وما نطلبه لنظرية المعنى بالنسبة للغة (ل) هو أن تضع – من غير الاستعانة بأية مفاهيم دلالية (إضافية) – قيودًا كافية على الصفة "تكون ص" لتستلزم جميع الجمل التي تم التوصل إليها من الصيغة (ص) عندما نبضع مكان (س) وصفًا تركيبيًّا للجملة في (ل) ونضع مكان (ق) هذه الجملة "<sup>(30)</sup>.

وهناك شيء مهم يجب أن ندركه إذا شئنا أن نفهم اقتراح ديفيدسون فهم دقيقًا، وهو أن التعبير "تكون صادقة إذا" لا يراد به أن يكون قراءة بديلة واضحة للتعبير "تعني أن"، لأن "تكون صادقة إذا" و "تعني أن" ليسا مترادفين. فالسياق التالي "تكون صادقة إذا" دالة صدق (أي أن قيمة صدق الجملة المركبة التي يشكلها هذا الرابط تعتمد فقط على قيم صدق مكوناتها)، على حين أن السياق يشكلها هذا الرابط تعتمد فقط على قيم صدق مكوناتها)، على حين أن السياق

"تعنى أن" ليس كذلك. والاختلاف أساسي، إذ لو كان السياق "تعني أن" دالة صدق، فسوف تعني جميع الجمل الصادقة الشيء نفسه. ويحاول ديفيدسون أن يبرهن على استبعاد مصطلح المعنى وما دار في فلكه من مصطلحات غامضة، يضع بدلًا منه مصطلح الصدق وشروط الصدق<sup>(31)</sup>.

ولعله من الخير أن نلاحظ أن محاولة ديفيدسون لاستبعاد المعنى من أجل الإبقاء على الصدق تلزم عن الفصل الذي اصطنعه كواين بين الأفكار الدلالية حيث صنفها إلى مجموعتين، الأولى مفهومية intensional ورأى أنها تشكل مهمة نظرية المعنى، والثانية ماصدقية extensional ورأى أنها تشكل مهمة نظرية الإشارة. تناقش النظرية الأولى أسئلة تتعلق بالمعاني والترادف والتحليلية، بينها تناقش النظرية الثانية أسئلة تدور حول التسمية والإشارة والصدق <sup>(32)</sup>. ويقتنع كواين اقتناعًا راسخًا بالأفكار التي تعالجها نظرية الإشارة، وذلك لأنها تبشر بنجاح فلسفي أكبر من أفكار نظرية المعنى.

ولو عدنا إلى الفقرة التي اقتبسناها آنفًا من ديفيدسون، لوجدنا أنها تنطوي على التعبير (ادفع بعيدًا بالكلمات الغامضة "تعني أن") الذي يكشف بوضوح عن اتجاه تنقيح علم الدلالة من المصطلحات المفهومية. لقد سعى كواين مع بداية الخمسينيات إلى التوكيد على أن الصعود من الطريقة العادية في التفكير إلى الاصطلاحات المنطقية الدقيقة يقدم طريقة ناجحة لحل المشكلات الفلسفي<sup>3</sup> وبلغ هذا الاتجاه ذروته في كتاب الكلمة والشيء عام 1960، ثم حاول ديفيدسو<sup>1</sup> مع بداية الستينيات أن يعضد التغير الجذري في فلسفة اللغة الذي أحدثه كواين عندما أعاد تحديد الصورة التي يمكن أن تتخذها النظرية الدلالية في اللغة الطبيعية، وشروط الكفاية التجريبية والصورية التي يجب أن تستوفيها هذه النظرية. وحاول، إلى جانب كواين، أن يثني عزم الفلاسفة عن معالجة المشكلا<sup>11</sup> الدلالية في إطار المصطلحات المفهومية وعلى رأسها المعاني، وبدلاً من ذلك فإ<sup>14</sup> الصدق.

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

Scanned by CamScanner

ويمكن أن نأخذ مثالاً يوضح تفسير الفهم اللغـوي عـن طريـق الاسـتعانة بالصدق وحده وغض النظر تمامًا عن المعاني. هب أن متكلمًا قال:

(1) الكلمات "أشرقت الشمس" تعني أشرقت الشمس.

وإذا افترضنا أن هذا المتكلم مخلص وجدير بالثقة، فإننا نستطيع أن نـضيف إلى (1) المعرفة القائلة:

(2) "أشرقت الشمس" صادقة.

والسبوال الآن هو: كيف نربط المعنى في (1) بالمصدق في (2)، والمبدأ الحدسي الذي يزودنا بالعلاقة المطلوبة هو:

(3) إذا كانت الجملة س صادقة، وإذا كانت س تعني أن ص، إذن ص.

ومعرفة الأمور من (1) إلى (3) تسوغ الاعتقاد بشروق الشمس.

إن معرفة المعاني في هذه الحالة تكفي لتفسير العنصر التسويغي، ولكن هذه المعرفة ربها تكون غير ضرورية. وبالفعل يبدو أن المعاني تقوم بعمل قليل. ومعرفة الشروط التي بمقتضاها يكون منطق المتكلم صادقًا تجيز الانتقال من المنطوق المسموع إلى الاعتقاد في شروق الشمس، وبالتالي نضع (4) محل (1) و (3) على النحو التالي:

(4) الكلمات أشرقت الشمس تكون صادقة في اللغة العربية عندما يقولها المتكلم لي إذا كانت الشمس مشرقة عند قولها.

ومن غير الاستعانة بالمعاني فإن معرفة (4) و (2) تكفي لتسويغ الاعتقاد في شروق الشمس.

هب أننا فسرنا (س) عن طريق الاستعانة بالمفاهيم (أ) و (ب) و(ج)، ثم فسرنا (س) عـن طريـق الاسـتعانة بــ (أ) و (ب)، فـإن (ج) يُعَـدُّ مفهومًـا غـير ضروري، ولا يمثل في الواقع جزءًا من التسويغ. وعلى الرغم من أننا نـستطيع أن

الفصل الرابع: مفهوم الصدق حند ديفيدسون ـــــ

نفسر الفهم عن طريق الاستعانة بالصدق والمعنى على حد سواء، فإننا نستطيع أن نفسره بوضوح عن طريق الصدق وحده. ويوافق ديفيدسون على القول إن معرفة شروط صدق الجمل في لغة معينة، كما حددناها في (4)، تكفي للفهم اللغوي.

ومع ذلك يبقى سؤال مهم: ما الأسباب التي تدفعنا إلى التفكير في أن استبعاد المعنى والكلام عن الصدق بدلاً منه ينتج نظرية دلالية مقنعة؟ وهنا نعود مرة أخرى إلى الفقرة التي اقتبسناها آنفا من ديفيدسون، نجد أنها تنتهي بالنتيجة القائلة إن ما هو مطلوب لنظرية المعنى هو أنها لابد من أن تسضع القيود على الصيغة "تكون ص" إلى درجة أن النظرية سوف تستلزم جميع (الجمل – ص)، ولنتذكر أن (الجمل – ص) ثنائية الشروط وتكون (س) فيها في كل حالة وصفًا تركيبيًّا لـ(ق). وهذا يعني أن المطلوب لنظرية المعنى هو على وجه الدقة معيار ولنتذكر أن (الجمل – ص) ثنائية الشروط وتكون (س) فيها في كل حالة وصفًا الكفاية الـذي اقترحه تارسكي بالنسبة لأي تعريف دلالي صوري للصدق. والصفة "تكون ص" وصفة الصدق يشتركان في غير الصدق، إذ إنها – أي الصفة "تكون ص" – تنطبق على جميع الجمل الصادقة فقط في اللغة (ل). ومن الصفة "تكون ص" – تنظرية المعنى بالنسبة للغة (ل) تظهر كيف تعتمد معاني المعلى معاني الكلهات إذ كانت تتضمن تعريفًا تكراريًّا للصدق في (ل)"<sup>(33)</sup>.

إذا كانت الاستعانة بالصدق تمضي حتى الآن على نحو ملائم، فماذا عن الصعوبات التي تواجه اقتراح ديفيدسون؟ كان تارسكي متشائيًا كأشد ما يكون التشاؤم فيما يتعلق بملاءمة نظريته للغة الطبيعية، ويحذرنا ديفيدسون في غير موضع من كتاباته من ذلك التشاؤم، فنراه يقول: "لقد تساءلت كيف يمكن اختبار نظرية المعنى التي تتخذ طبيعة شروط الصدق اختبارًا تجريبيًّا، وتجاهلت السؤال السابق عما إذا كانت توجد أية فرصة جادة يمكن من خلالها تقديم مثل هذه النظرية للغة الطبيعية. ما عساها أن تكون الأشياء المأمولة بالنسبة لنظرية دلالية صورية في اللغة الطبيعية؟ الجواب عند تارسكي: ضئيلة للغاية، وأعتقد أن معظم المناطقة وفلاسفة اللغة وعلماء اللغة يوافقون على ذلك. ودعني أفعل م<sup>ل</sup> أبدد به هذا التشاؤم".

ــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

Scanned by CamScanner

وجاء تشاؤم تارسكي هذا نتيجة لوجود جانبين في اللغة الطبيعية، الجانب الأول هو أن السمة العامة- أو الانغلاق الدلالي semantic closedness في اللغة الطبيعية تفضي إلى التناقضات أو المفارقات الدلالية، والثاني هو أن اللغات الطبيعية تفضي إلى التناقضات أو المفارقات الدلالية، والثاني هو أن اللغات الطبيعية ملتبسة وغير منظمة إلى حد أنها لا تجيز التطبيق المباشر للمناهج الصورية. فهاذا عسى أن يكون موقف ديفيدسون من هذه المشكلات؟

153

ورد ديفيدسون على مشكلة المفارقات هو أنها خليقة بإجابة جادة، وأرجو أن تكون لديَّ إجابة، غير أنني أظن بأن لدينا عذرًا في مواصلة العمل من غير أن نتطهر من هذا المصدر المعين للقلق المفهومي. وسبب ذلك هو أن المفارقة تنشأ بسبب المجال السخي أكثر مما ينبغي للأسوار في اللغة الطبيعية، ولكن هذه الحقيقة لا تستبعد قدرتنا على تقديم تعريف واضح لـ "صادق- في- ل" بالنسبة لأي (ل) طبيعية، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى يمكن أن نقصر اهتهامنا على تلك الأجزاء في اللغات الطبيعية التي يكون فيها حظر المفارقة عند حده الأدنى.<sup>(35)</sup>.

وفيها يختص بالمشكلة الثانية يعترف ديفيدسون بأنه إذا كان من الصحيح أن اللغة الطبيعية يمكن إعادة صياغتها بعيدًا عن كل إدراك لكي تقبل تطبيق المناهج الصورية، فسيكون ذلك نذير سوء بالنسبة لمشروعه؛ لأن مهمة نظرية المعنى كما يتصورها ليست تغيير اللغة أو تحسينها أو إعادة صياغتها وإنها وصفها وفهمها، ورده هو التخلي عن التشاؤم، إذ يقول: "دعنا ننظر إلى الجانب الإيجابي. لقد أوضح تارسكي الطريق لتقديم نظرية للغات الصورية المفسرة من أنواع متباينة، ولنأخذ لغة تشبه اللغة الانجليزية قدر الإمكان. وطالما أن هذه اللغة الجديدة قد تم تفسيرها في الانجليزية وتتضمن قدرًا كبيرًا من الانجليزية، فلا يجوز لنا فقط ولنأيز يفهمونها"<sup>(36)</sup>.

الفصل الرابع: مفهوم الصدق عند ديفيدسون ....



في الجانب الثاني من جانبي اللغة الطبيعية المشار إليهما تنشأ المشكلة التي مؤداها أن هذه اللغة لا تقبل التحديد الصوري نتيجة للحقيقة القائلة إن اللغات الطبيعية ليست ساكنة أو جامدة، وإنها نامية ومتغيرة وتنطوي على عدد كبير من الظواهر التي يتعذر أن نعطيها شكلًا محددًا مثل الإبهام واللبس والجانب الإشاري.

ويرى ديفيدسون أنه على الرغم من أننا يجب أن نتغلب على بعض الصعوبات قبل أن نستطيع تطبيق نظرية تارسكي في الصدق على اللغة الطبيعية، إلا أننا عندما نبدأ بجزء سهل ونوسعه شيئًا فشيئًا، فإن أية صعوبة تواجه تطبيق النظرية يمكن أن نتغلب عليها. وإحدى الصعوبات التي أشرنا إليها هي الجانب الإشاري، ويعالجه من خلال ربط الصدق بالمتكلمين والأزمنة، ومن ثَمَّ يأي النظر إلى الصدق على أنه علاقة بين الجملة، والـشخص، والزمان، وعلى هذا النحو فإن (الصيغة – ص) المعدلة سوف تتطلب نظرية تستلزم جلاً من قبيل:

"إنني متعب" تكون صادقة عندما ينطقها س في ت (رمز الوقـت) إذا كـان س متعبًا في ت<sup>(37)</sup>.

وبالنسبة لأسماء الإشارة مثل "هذا" و"ذاك"، فإن التقرير الـذي يجب أن نقدمه هو أن "هذا س" صادقة إذا كان الشيء الـذي يميـزه اسـتعمال المـتكلم لـ "هذا" يستوفي "...س". خذ مثلاً "هذا قلم" تكون صـادقة في حالـة أن الشيَّ الذي يشير إليه المتكلم في وقت النطق يستوفي "... قلمًا".

بعد أن عرضنا إسهام ديفيدسون في نظرية شروط المحدق في المعنى، <sup>نجد</sup> سؤالاً مهمَّا يطرح نفسه وهو: هل الصدق هو المفهوم المصحيح الذي يجب <sup>أن</sup> نستخدمه بوصفه محورًا يدور حوله البحث في نظرية المعنى؟ وإذا لم يكن كذلك، فهاذا عسى أن يكون البديل؟ لقد قدم البحث الفلسفي في النصف الثاني من <sup>القرن</sup> العشرين محاولات كثيرة للرد على هذا المسؤال، ولكن المحاولة التي تأتي <sup>من</sup> سواها في الطليعة هي محاولة مايكل دميت، وربها تليها من حيث الأهمية محاو<sup>لة</sup>

ـــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

الفيلسوف الأمريكي جيرول لذك اتز Jerrold Katz (2002 - 2002). وليس في وسعنا أن نعرض لهاتين المحاولتين بشيء من التفصيل، وحسبنا أن نشير إلى إسهام دميت بكثير جدًّا من الإيجاز، وأن نلمح فحسب إلى روح اتجاه ك اتز. ك اتز فيلسوف مفهو مي intensionalist، أما ديفيدسون فهو فيلسوف ماصدقي ليلسوف مفهو مي دينا، وتتضح النزعة المفهومية عند كاتز من خلال معالجته للغة والفكر والمعنى، إذ يعتقد أن التفكير غير لغوي بصورة أساسية، وأن اللغة الاصطلاحية العامة تكتسب معناها من تفكير غير لغوي، كما يرى أن التفكير والاعتقاد ونحو ذلك من عمليات عقلية تستلزم إفساح المجال أمام القضايا.

والرأي عند أصحاب النزعة المفهومية أن المترادفات – وهي التعبيرات أو الكلمات التي تعبر عن المعنى نفسه – تقبل الاستبدال مع الاحتفاظ بقيمة الصدق Salva Veritat. وإذا وضعنا كلمة مكان أخرى وعبرت عن المعنى نفسه، فإنها ستعبر عن القضية ذاتها، وبالتالي ستملك قيمة الصدق نفسها، بيد أن كثيرًا من الفلاسفة – وعلى رأسهم أنصار النزعة الماصدقية – قد أثبتوا أن المترادفات لا تقبل الاستبدال في جميع السياقات مع الاحتفاظ بقيمة الصدق، وبخاصة سياقات المواقف القصوية propositional attitude مثل "يعتقد س أن ص"، وهذه المشكلة أثارها الفيلسوف الأمريكي بنسون ماتيس Benson Mates (-2009) المواقف القضوية الترادف" 27 وما مثل المتراد مات لا كاتز أن ديفيدسون اقتنع بمشكلة ماتيس، وبالتالي شكلت الأساس لنزعته الماصدقية، وذهب إلى أن ديفيدسون يستعمل هذه المشكلة لتسويغ استبدال النموذج الماصدقى في التحليل اللغوي "س تكون صادقة إذا كانت ق" بالنموذج النموذج الماصدقى في التحليل اللغوي "س تكون صادقة إذا كانت ق" بالنموذج الفهومي "س تعني ق"؛ لأنه إذا كانت هذه المشكلة غير قابلة للحل فإن عملية الاستبادل تمكننا من اجتناب مشكلة لا سبيل إلى حلها.

ولكن كاتز يقدم صورة أخرى من النزعة المفهومية تخفق فيها عملية الاستبدال، وبالإضافة إلى ذلك يحاول كاتز إظهار أن ديفيدسون لم يقدم الأدلة الكافية للزعم بأن النظرية الدلالية بالنسبة للغة الطبيعية سوف تـؤدي عملهـا إذا

الفصل الرابع: مفهوم الصدق حند ديفيدسون ــــ

قدمت فحسب الأمثلة الملائمة في الصيغة – ص (أو المواضعة – ص). وبعبارة أخرى، لم يقدم ديفيدسون حجة على أنه لا توجد وظائف مفهومية، مثل توضيح الترادف والتحليلية وغيرها من الأفكار المفهومية، يمكن أن تؤديها النظرية الدلالية<sup>(38)</sup>، وهي الوظائف التي حاول فريجه والمنطقى الأمريكي ألنزو تشيرش الدلالية معينة، يُقَدِّم لها كاتز رؤية جديدة يُعَبِّرُ عنها بجلاء عنوان أحد مقالاته، وهو "النزعة المفهومية الجديدة"

أما دميت فقد تصدى لنقد نظرية شروط الصدق في المعنى وذلك في مقالتين مهمتين هما: "ما نظرية المعنى؟ 1975 (1)" و"ما نظرية المعنى؟ 1976 (2)". وركز دميت على المحتوى الميتافيزيقي الذي اعتمدت عليه نظرية ديفيدسون، وهو المحتوى الذي سُمِّي بصورة معقولة باسم الواقعية realism. والواقعية هي الدعوى القائلة إن الصدق (الكذب) خصوصية غير مقيدة للجمل من الناحية الإبستمولوجية، إذ لا يوجد شيء في مفهوم الصدق (الكذب) يستبعد إمكانية أن تكون الجملة صادقة (كاذبة) بصورة يتعذر معرفتها. وهـذه الخصوصية تعكس الاقتناع الواقعي بأن العالم مكوَّن بصورة محددة وبشكل مستقل تمام الاستقلال عن معرفتنا أو خبرتنا به؛ ولذلك فإن الجمل التبي نبصوغها حول العالم تكون صادقة أو كاذبة بصورة محددة بفضل الطريقة التي توجد بها الأشياء في العالم، سواء استطعنا التوصل إلى معرفة الجمل التي تكون صادقة أو كاذبة أو لم نستطع. وعلى هذا النحو تفهم الواقعية بالنسبة لفئة معينة من الجمل على أنها الدعوى القائلة إن مبدأ ثنائية القيمة principle of bivalence أي القول بأن هناك قيمتين للصدق بالنسبة للجمل حما "الصدق" و"الكذب" - يظل ف اعلاً بالنسبة لهذه القيمة، سواء استطعنا معرفة قيمة صدق أية جملة منها أو لم نستطع. وهنا يعترض دميت على تفسير المعنى في حدود التصور الواقعي للمحدق. لأن هـذا التـصور يجعل عددًا كبيرًا من الجمل يتجاوز قدرتنا على إدراك مبا إذا كانيت صادقة <sup>أو</sup> كاذبة.

ويعبر دميت عن التعارض بين الواقعية واللاواقعية موضع النزاع بقوله: "إنني أصور الواقعية على أنها الاعتقاد بأن العبارات في الفئة موضع النزاع تمتلك قيمة صدق موضوعية، وبصورة مستقلة عن وسيلتنا إلى معرفتها، إذ إنها تكون صادقة أو كاذبة بمقتضى واقع يوجد بصورة مستقلة عنا. أما وجهة النظر اللاواقعية التي تعارض هذا فتقول إن العبارات في الفئة موضع النزاع لا تفهم إلا عن طريق الرجوع إلى نوع الشيء الذي نعده دليلاً على عبارة في هذه الفئة"

ولكن هل يعني هذا أن فكرة المصدق غير ملائمة تمامًا لنظرية المعنى؟ الجواب عند دميت بالنفي. بيد أنه يعتقد أننا نحتاج إلى فكرة منقحة عن الصدق. إذ يجب التفكير في الصدق بوصفه نتاجًا لإجراءات التحقق التي نستخدمها في ممارسة قدرتنا على إثبات قيمة الصدق. وعندما يفسر دميت الصدق بهذه الطريقة فإنه يرفض الواقعية.

على أن التصور البديل الذي اقترحه دميت للمعنى في حدود التحقق "سوف يطلب تصورًا جديدًا غير واقعي عن العالم: إذا كان الصدق غير مستقل عن اكتشافنا له، فلابد من أن نصور العالم إما على أنه إبداعنا الخاص، أو على الأقل بوصفه ناشئًا عن الاستجابة لأبحاثنا. وهكذا اعتراضات صاحب نزعة التحقق على تصور شروط الصدق في المعنى ستكون لها مضامين ميتافيزيقية بعيدة الأثر "<sup>(40)</sup>.

واللغة الطبيعية غنية بالجمل التي لا تقبل التحديد بصورة فعلية، فالتسوير على مجالات لامتناهية أو غير قابلة للتقدير والفحص مثل المستقبل، والإشارات إلى مجالات زمانية – مكانية يتعذر بلوغها هي أمثلة عن بعض الحالات التي لا يوجد للجمل المستخدمة فيها إجراء حقيقي لتحديد ما إذا كانت شروط صدقها قد استوفيت أم لا.

إن افتراض مبدأ ثنائية القيمة بالنسبة للعبارات القابلة للتحديد هو أمر لا خلاف عليه، ولكن تنشأ الصعوبات بسبب تطبيق هذا المبدأ على عبارات غير

الفصل الرابع شمفهوم الصشق حتذ ديفيذسون س

Scanned by CamScanner

قابلة للتحديد، ومن ثَمَّ فإننا "نجد أنفسنا في وضع نعجز فيه عن تسوية الق<sub>درة</sub> على إدراك متى يتم إثبات العبارة بوصفها صادقة أو كاذبة بمعرفة شرط صدقها"<sup>(41)</sup>.

والحل الذي يقترحه دميت هو أن نتخلى عن مبدأ ثنائية القيمة؛ لأننا إذا لم نفعل ذلك، فسوف ننسب إلى أنفسنا فهمًا لمفهوم الصدق يتجاوز أية معرفة يجوز أن نظهرها في استعمالنا الفعلي للغة، يقول دميت: "إذا تخلينا عن افتراض ثنائية القيمة، فيجب أن نبني علم دلالة لهذه الجمل لا تتم صياغته في حدود قيم الصدق، ومن المحتمل – وإن لم يكن يقينًا- أن تكون النتيجة هي أننا لا نستطيع أن نسلم طويلاً بمنطق كلاسيكي يحكمها"<sup>(42)</sup>.

وإذا أخذنا فكرة التحقق التي يقول بها دميت بعين الاعتبار، وجدنا أن فهم العبارة يكمن في القدرة على إدراك ما يحققها، أي القدرة على إدراك ما يثبتها بصورة شاملة بوصفها صادقة. وفي هذا الإطار يجب تفسير الصدق في حدود قدرتنا على إدراك العبارات بوصفها صادقة وليس في حدود فكرة متعالية عن الصدق.

ويخلص دميت من عرض نظريته في المعنى إلى نتيجة يقول فيها إن ما يمبز نظريته من نظرية ديفيدسون التي يجعل الصدق فيها مفهومًا أساسيًّا هو: "أول<sup>ا،</sup> إن المعنى لا يتم تقديمه مباشرة في حدود شرط لصدق الجملة، بل في حدود شر<sup>ط</sup> للتحقق منها. ثانيًّا، عند تقديم فكرة المعنى يجب تفسيرها بطريقة ما في ح<sup>دود</sup> قدرتنا على إدراك العبارات بوصفها صادقة، وليس في حدود شرط يت<sup>جاوز</sup> قدراتنا البشرية"<sup>(43)</sup>.

ــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

بالواقعية الدلالية<sup>(45)</sup>. والرأي عندي أن نظرية المعنى معقدة وكثيرة الأطراف، ولا تزيد نظرية شروط الصدق في المعنى على أن تكون أحد هذه الأطراف، ومن ثَمَّ فإنها لا تحيط بكل مكونات النظرية. ولكن يجب أن لا ننسى الخلاف الكبير بين فلاسفة الاتجاه المفهومي والاتجاه الماصدقي في نظرتهم إلى المعنى، فديفيدسون يرى أن تقديم نظريته في المعنى بالنسبة للغة الطبيعية هو بمثابة بناء نظرية في الصدق لهذه اللغة، وهو بذلك ينقلنا من المعنى إلى الصدق.

ومهما يكن من أمر فقد أحسن دميت صنعًا عندما أثار قلقًا فيما يتعلق بما إذا كانت صورة العلاقة بمين اللغة والعالم، المتضمنة في تقرير شروط المحدق في المعنى، يمكن أن تنسجم انسجامًا كافيًا مع فهم المتكلمين؛ والفهم الذي يعنيه دميت هنا هو الفهم القابل للإظهار. ودفع قلق دميت هذا كثيرًا من الفلاسفة والباحثين إلى معالجة هذا التساؤل وغيره في بحوث مطولة ألقت أضواء شارحة على جوانب مظلمة من علاقة المحدق بالمعنى، وهي العلاقة التي ناقشها ديفيدسون بصورة عميقة وتركها تارسكي دون أن يحفل بها أدنى احتفال.

## 3- هل ديفيدسون من أنصار النزعة التفريغية في الصدق؟

ذهب بعض الفلاسفة مثل بنتام ودميت ورورتي إلى أن ديفيدسون يـدخل ضمن القائلين بالنزعة التفريغية deflationism، فهل هذا صحيح؟

هناك وجهة من النظر حول الصدق تحظى بقبول لدى كثير من الفلاسفة في وقتنا الحاضر، وتُسَمَّى التصور التفريغي للصدق deflationary conception of truth ومؤداه أن الجملة في الصيغة "(ق) صادقة" تملك المحتوى ذاته والمعنى عينه الذي تملكه الجملة في الصيغة "ق"، ووفقًا لهذا التصور فإن الجملتين "الثلج أبيض" و"(الثلج أبيض) صادقة" تنقلان المعلومات نفسها.



2- بالنسبة لأي منطوق (م) يفهمه شخص (س)، فإن الـزعم بـأن (م) صادق مكافئ معرفيًّا لـ(م) ذاته بالنسبة لـ(س).

وإذا كان (س) متكلمًا عربيًّا، و(م) نطقًا لجملة واضحة لا تنطوي على أسماء إشارة مثل "الثلج أبيض"، فإننا نستطيع أن نعبر عن (2) بالقول إنـه بالنـسبة لـ (س)، فإن "(الثلج أبيض) صادقة" مكافئة معرفيًّا للجملة "الثلج أبيض"، الذي يعني أن الجملة:

"الثلج أبيض" صادقة إذا كان الثلج أبيض. "تحليلية" أو "صادقة منطقيًّا" تقريبًا بالنسبة لـ (س) وذلك بمقتضى التكافؤ المعرفي للجانبين الأيمن والأيسر<sup>(46)</sup>.

ويعود هذا التصور التفريغي إلى نظرية الإضافة redundancy theory الني قال بها فرانك رامزي Frank P. Ramsey (1930-1903)، ومفاد هذه النظرية أن الكلمتين "صادق" و"كاذب"، والعبارات "من الصدق أن...." و"من الكذب أن...." عندما ننسبها إلى قضايا أو نضعها في مقدمتها فإنها لا تصف القضايا ولا تضيف معلومات أو أية معاني إليها، وإنها تؤكد ما تقوله القضايا فحسب. يقول رامزي: "من الواضح أن "من الصدق أن قيصرًا مات مقتولاً" لا تعني أكثر من أن قيصرًا مات مقتولًا، وأن "من الكذب أن قيصرًا مات مقتولاً" لا تعني أكثر من أن قيصرًا مات مقتولًا، وأن "من الكذب أن قيصرًا مات مقتولاً" تعني أن قيصرًا لم يمت مقتولاً، فهي تعبيرات نستعملها أحيانًا للتوكيد، ولأسباب تعني أن قيصرًا لم يمت مقتولاً، فهي تعبيرات نستعملها أحيانًا للتوكيد، ولأسباب فإن القول "من الصدق أن الدم أحر" لا يزيد على القول "الدم أحر"، ومن نَمَّ فإن القول "من الصدق أن الدم أحر" لا يزيد على القول "الدم أحر"، ومن نَمَّ فإن إضافة "من الصدق أن "هي إضافة لا ضرورة لها. وإن شئت أن تضع هذه الفكرة بعبارة أخرى، فقـل إن الكلمات والتعبيرات التي نضيفها إلى القضايا الفكرة بعبارة أخرى، فقـل إن الكلمات والتعبيرات التي نضيفها إلى القضايا الصادقة، فتنتج قضايا صادقة، أو نضيفها إلى القضايا الكاذبة، فتنتج قضايا كاذبنا،

ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

يمكن استبعادها دون أن يؤثر ذلك في صدق القضايا أو كذبها؛ لأن إسناد الصدق والكذب إلى مثل هذه القضايا زائد عن الحاجة.

ولقد كان كواين في طليعة الفلاسفة الذين عَبَّرُوا عن هـذه الفكرة تعبيرًا موجزًا وذلك بقوله "الصدق هو اللاتنصيص"<sup>(48)</sup>، وهذا يعني أن نسبة الـصدق للعبارة تزيل فقط علامات التنصيص. فالقول إن العبارة "الثلج أبيض" صادقة هو في الواقع القول ببساطة إن الثلج أبيض.

ولكن ما فائدة مفهوم الصدق إذن؟ الجواب عند أصحاب النزعة التفريغية، مثل كواين، هو أننا نحتاج إلى مفهوم الصدق لأن وسيلة اللاتنصيص لا تمكننا في ذاتها من استبعاد صفة الصدق من جميع السياقات، التي تظهر فيها، وبالتالي تثبت صفة الصدق فائدتها في هذه السياقات حيث تجبرنا بعض التعقيدات الفنية على ذكر العبارات بدلاً من الحديث مباشرة عن العالم.

ولعل أول مَن أدرك أن مسألة استبعاد صفة الصدق ليست بسيطة هكذا هو تارسكي، فقد أدرك حدود النوع البسيط من الاستبعاد، إذ إننا لا نستطيع أن نقوم بعملية الاستبعاد في حالتين: أولاً، في حالة الجمل الكلية التي تُعَبِّرُ عن الحقيقة القائلة إن جميع الجمل في نمط كيت وكيت صادقة أو كاذبة. مثل ذلك الجملة: "كل نتائج الجمل الصادقة صادقة".

وثانيًا، في حالة الجمل الجزئية في الصيغة "س صادقة" التي نجد فيها أن الإشارة إلى الجملة التي قيلت بحيث تكون صادقة تظهر في صيغة لا تمكننا من إعادة بناء الجملة نفسها كما هو الحال في الجملة:

الجملة الأولى التي كتبها أفلاطون صادقة.

فمعرفتنا التاريخية الحالية لا تتيح لنا أية إمكانية لاستبعاد كلمة "صادقة" من هذه الجملة<sup>(49)</sup>.



يتجه فقط نحو تلك الحالات التي تربط فيها صفة الصدق ارتباطًا واضحًا بجمل معينة، زد على ذلك أننا لو شئنا أن يعمل تقرير اللاتنصيص ويسلك طريقًا ناجحًا، فلابد من أن تكون لغة الجملة المقتبسة متضمنة في لغة الجملة التي تنسب الصدق. ويجب أن يكون واضحًا إذن أن تقرير اللاتنصيص لا يعرف الصدق على الأقل بالمعنى الدقيق لكلمة تعريف، الذي يتطلب استبعاد التعبير المعرف من كل سياق يمكن أن يظهر فيه. وقصارى ما يخبرنا به اللاتنصيص هو كيف نستبعد صفة الصدق عندما ترتبط بالاقتباس.

وبعض أصحاب تقرير اللاتنصيص تركوه على هذه الحالة، وَتَاقَ آخرون إلى تعريف حقيقي للصدق(<sup>50)</sup>.

ونظر كثير من الفلاسفة إلى معالجة تارسكي للصدق على أنها محاولة للتغلب على الصعوبات التي واجهت نظرية الإضافة عند رامزي، يقول كواين، على سبيل المثال: "القول إن العبارة (بروتس قتل قيصرًا) صادقة... هو في الواقع القول ببساطة إن بروتس قتل قيصرًا"، ثم يشير في هامش بأن ننظر في فلسفة تارسكي لنرى تطويرًا كلاسيكيًّا لهذه المدعوى<sup>(15)</sup>. وحاول فيلد المدفاع عن التصور التفريغي للصدق، ولكن تمسكه بوجوب النظر إلى تارسكي بوصفه من أنصار اللاتنصيص أقل من يقين غيره من أنصار التفريغ، ومع ذلك يعتقد بأن الفيلسوف القائل باللاتنصيص يمكن أن ينتحل أفكار تارسكي<sup>(52)</sup>.

وعلى حين يعتقد أنصار النزعة التفريغية أن تارسكي فعل كل ما يمكن <sup>فعله</sup> تقريبًا لمفهوم الصدق، نجد جماعة من الفلاسفة – يأتي على رأسهم مايكل دمي<sup>ن</sup> وهيلاري بتنام – حاولوا إثبات أن تارسكي قد أخفق في تعريف مفهوم الصد<sup>ن،</sup> ولكن يجب أن ننتبه إلى أن الأسباب التي دفعت دميت وبتنام إلى الاعتراض <sup>عل</sup> النزعة التفريغية مختلفة تمام الاختلاف. فالأسباب التي دفعت دميت هي أولاً، <sup>أن</sup> تارسكي يعرف صفات الصدق فقط بالنسبة لقليل من اللغات المحددة تحد<sup>يدا</sup>

ــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة .

هو تطوير طرائق فنية عامة لتعريف صفات الصدق بالنسبة للغات صورية محددة ولكنه عجز عن تعريف "صادق في ل" بالنسبة للمتغير ل. ثانيًا، لا تخبرنا تعريفات تارسكي بشيء عن "هدف" مفهوم الصدق الذي يرتبط بها نطمح إلى فعله عندما نتكلم. أما بتنام فيقرر أننا نخطئ في الظن بأن تارسكي يقدم تعريفًا صحيحًا للصدق حتى بالنسبة للغات المحددة، ويرى تارسكي أن تعريف الصدق يجب أن يربط اللغة والعالم، ولكن بتنام يذهب إلى أن (الجمل - ص) عند تارسكي مثل ("الثلج أبيض" صادقة إذا كان الثلج أبيض) لا يمكن أن تقوم بهذا الرابط، وسبب ذلك أن (الجمل - ص) تفقد متواها التجريبي وتتحول إلى حقائق منطقية أو تحصيلات حاصل. ويتفق بتنام ودميت على أن تعريفات تارسكي لا تثبت العلاقة بين الصدق والمعنى، وهي العلاقة التي يعتقد كثير من الفلاسفة أنها باستم الات اللغة.

على أن ديفيدسون يرى أن هذه الاعتراضات لا أساس لها؛ لأننا إذا نظرنا إلى الاعتراض الأول، وجدنا تارسكي قد أثبت أننا لا نستطيع أن نقدم تعريفًا عامًّا للصدق إذا أخذنا افتراضاته بعين الاعتبار. ويخفق الاعتراض الثاني لأن مثل هذا "الهدف" لا وجود له في رأي ديفيدسون. وكذلك يخفق الثالث لأنه لا يوجد شيء في صيغ تارسكي ومقاصده تمنعنا من النظر إلى "الجمل - ص" بوصفها تجريبية. ومع ذلك يتفق ديفيدسون مع دميت وبتنام على وجهة النظر الأساسية القائلة إن مفهوم الصدق يجب أن يكون ذا علاقة بكيفية استعمال اللغة وهي مسألة لم يحاول تارسكي معالجتها<sup>(53)</sup>.

ويصنف بعض الفلاسفة مثل بتنام ودميت ورورتي فيلسوفنا ديفيدسون ضمن أصحاب النزعة التفريغية، ووقع في ظنهم جيعًا أن ديفيدسون يعتقد أن صفات الصدق عند تارسكي تظفر ظفرًا كاملاً بمفهوم الصدق. وهذا خطأ واضح يظهره ديفيدسون في مقالته المطولة "بنية الصدق ومحتواه": "الحجة الأساسية التي قصد بها إظهار تارسكي بوصفه من القائلين بالتفريغ يمكن أن تتخذ طريقتين: عندما يتضح أنه لم يظفر بالجوانب الأسامية، أو عندما يتضع أن مفهوم الصدق ليس عميقًا ومهيًّا كما اعتقد كثير من الفلاسفة؛ واعتقد، مثلما يعتقد دميت وبتنام، أننا يجب أن نأخذ الحجة بالطريقة الأولى من هاتين الطريقتين. والسبب واضح. إذ لا شيء في تعريفات الصدق عند تارسكي يدل على ما تملكه هذه التعريفات بصورة مشتركة. وما لم نكن على استعداد للقول بأنه لا يوجد مفهوم وحيد للصدق (حتى عندما ينطبق على الجمل)، وإنها توجد محموعة مفاهيم مختلفة نستعمل لها الكلمة نفسها، فإنه يتعين علينا أن نستنتج وجود شيء إضافي – شيء أسامي بكل ما تحمله الكلمة من معنى في الحقيقة - لم تمسه تعريفات تارسكي .

وعلى هذا النحو يرفض ديفيدسون الموقف التفريغي من الصدق، شأنه في ذلك شأن بتنام ودميت، ويقتسمون جميعًا وجهة النظر القائلة بأن معالجة تارسكي للصدق تركت ملامح أساسية في الصدق دون أن تسهم فيها بأي رأي. ولكن هل يتفق هؤلاء الفلاسفة على ما عساها أن تكون هذه الملامح الغائبة؟ الجواب: لا، إذ يختلف ديفيدسون وبتنام ودميت على ما يجب إضافته إلى محاولة تارسكي، والرأي عند ديفيدسون أن البحث الفلسفي المعاصر في نظرية الصدق يقدم نوعين من الاقتراحات لسد هذا النقص وإكمال الملامح الناقصة في مفهوم الصدق اقتراحات تضفي على الصدق صفة بشرية، وذلك بأن تجعله إبستمولوجيًّا بصورة أساسية، واقتراحات تقدم صورة ما من نظرية التناظر. ويسمي الاقتراحا<sup>11</sup> الأولى الأراء الإبستمولوجية epistemic، ويسمي الثانية الأراء الواقعية ا

# 4- نقد ديفيدسون للآراء الإبستمولوجية والواقعية في الصدق

إن الآراء الإبستمولوجية تجعل الصدق معتمدًا على ما يمكن أن تتحقق <sup>من</sup> الكائنات العاقلة المتناهية أو ما يمكن أن تسوغه عن طريق المعرفة، على حي<sup>ن أن</sup> الآراء الواقعية تنكر أي اعتماد للصدق على قدراتنا على جمع الأدلة أو الاعتق<sup>اد أو</sup> المواقف الإنسانية الأخرى.

واعتقد كثير من الفلاسفة منذ عهد قريب أن الصدق مفهوم إيستمولوجي، وحتى عندما لا يجهرون بهذا الاعتقاد فإنه يكمن في وجهات نظرهم في غالب الأمر، ويذكر ديفيدسون أمثلة للآراء التي يصنفها على أنها إيستمولوجية من بينها الواقعية الداخلية internal realism عند بتنام واللاواقعية antirealism عند دميت وكريسبن رايت، والمذهب النسبي عند نلسون جودمان Nelson دميت وكريسبن رايت، والمذهب النسبي عند نلسون جودمان Secon موصاص الإبستمولوجي، شأنها في ذلك شأن الأوصاف البراجاتية للصدق. وفي مقابل هذه الآراء تأتي الفكرة القائلة إن الصدق مستقل تمام الاستقلال عن اعتقاداتنا، ويجوز أن تكون اعتقادتنا كما هي ومع ذلك يكون الواقع، وكذلك الصدق المتعلق به، مختلفًا غاية الاختلاف، وتبعًا هذه الفكرة فإن الصدق "ليس إيستمولوجيًا بصورة جذرية"

ويرفض ديفيدسون الآراء الإبستمولوجية والواقعية، ويرى أن الأولى يتعذر الدفاع عنها والثانية غير معقولة في نهاية المطاف. وسبب رفضه لها هو اعتقاده بأنها تشجع النزعة الشكية skepticism، فالنظريات الإبستمولوجية شكية ليس لأنها تجعل الواقع غير قابل للمعرفة، وإنها لأنها ترد الواقع إلى جوانبه التي تعتمد مباشرة على قدارتنا المعرفية. والنظريات الواقعية شكية لأنها ترتاب فيها نفكر أننا نعرفه، ويرجع ذلك إلى أنها تنكر أن يرتبط ما هو صادق ارتباطاً مفهوميًّا بها نعتقده.

ويصنف ديفيدسون نظريات الاتساق على أنها نظريات إبستمولوجية، ولب لباب هذه النظريات هو الفكرة القائلة بأن الاعتقادات تكون صادقة أو كاذبة وفقًا لكونها متسقة أو غير متسقة مع مجموعة الاعتقادات الأخرى التي تكون صادقة. وبعض فلاسفة الوضعية المنطقية الذين اقتر حوا نظرية الاتساق، مثل أوتو نيورات، وكارل همبل ورودلف كارناب في فترة ما، أوضحوا أن مجموعات الاعتقادات أو الجمل التي يعتقد بأنها صادقة يكون اتساقها كافيًا لجعلها صادقة. وإذا كان ديفيدسون قد صنف نظريات الاتساق مع الآراء الإبستمولوجية، وإذا كان ديفيدسون قد صنف نظريات الاتساق مع الآراء الإبستمولوجية، فسبب ذلك هو أن هذه النظريات تربط الصدق ربطًا مباشرًا بـما نعتقـده، بيـد أن الاعتراض الواضح على نظريات الاتساق هو أنه من الممكن أن توجد مجموعـان كثيرة ومختلفة من الاعتقادات المتسقة ولا تتسق الواحدة منها مع الأخرى.

على أن ديفيدسون الذي صنف نظريات الاتساق على أنها نظريات إبستمولوجية ومن ثَمَّ يتعذر الدفاع عنها، دافع هو نفسه عن رؤيته لنظرية الاتساق في مقالة "نظرية الاتساق في الصدق والمعرفة" 3 198. لقد دأب الباحثون في الصدق على النظر إلى نظريات التناظر بوصفها لا تنسجم مع نظريات الاتساق، فهل نقول إن ديفيدسون وقع في شرك الجمع بين متعارضين وهنا تتعارض فكرته عن نظرية الاتساق مع فكرته عن نظرية التناظر؟ الحقيقة أن ذلك لم يحدث؛ لأنه يخبرنا في مستهل مقالته بقوله:

"إنني أدافع في هذه المقالة عما يجوز أن يُسَمَّى بنظريـة الاتـساق في الـصدق والمعرفة، والنظرية التي دافع عنها ليست متنافسة مع نظرية التناظر، وإنـما تعتمـد بالنسبة لدفاعها على حجة تَدَّعِي إثبات أن الاتساق ينتج التناظر "<sup>(57)</sup>.

ويرى ديفيدسون أن ما يقدم الصدق والمعرفة معًا هو المعنى. وهذا ينبر السؤال التالي: إذا تم تقديم المعاني عن طريق شروط الصدق الموضوعية، فكيف يستطيع المرء أن يعرف أن اعتقاداته تستوفي هذه الشروط؟ يذهب أنصار نظريات التناظر إلى أن هذه المعرفة تتطلب مقابلة أو موازنة بين ما نعتقده والواقع. ولكن ديفيدسون ينكر وجود مثل هذه المقابلة قائلاً: "فكرة هذه المقابلة محالة. ولكن إذا كان الاتساق معيارًا للصدق، فإن الاتساق يكون معيارًا للحكم بأن شروط الصدق الموضوعية قد استوفيت، ولن نحتاج طويلاً إلى تفسير المعنى على أساس مقابلة ممكنة. وشعاري هو: التناظر من غير مقابلة". ولما يا لاحظ أن الحديث عن الاتساق جاء بوصفه معيارًا – كشيء مقابل للتعريف - للاعتفاد الصادق. ويؤكد ديفيدسون هذه الفكرة بقوله:

"يجب أن يكون واضحًا أنني لا أرجو تعريف المصدق في حدود الاتساق والاعتقاد. فالصدق واضح وضوحًا حسنًا بالمقارنة مع الاعتقاد والاتساق، وأنما أعتبر الصدق (مفهومًا) أصليًّا"<sup>(59)</sup>.

ولكن بأي معنى يمكن أن نعتبر الاتساق معيارًا للاعتقاد الصادق؟ إن ديفيدسون لا يزعم أن كل اعتقاد في مجموعة متسقة من الاعتقادات يكون صادقًا بالضرورة؛ لأن بعض الاعتقادات كاذبة بطبيعة الحال. وكل الذي يمكن أن تؤكده نظرية الاتساق هو أن معظم اعتقاداتنا التي تكون في مجموعة كلية متسقة تكون صادقة. ويمكن النظر إلى نظرية الاتساق بطريقة ديفيدسون على أنها إجابة عن السؤال الشكي: لماذا لا تستطيع كل اعتقاداتنا أن تتهاسك، ومع ذلك تكون كاذبة بصورة شاملة حول الواقع الفعلي؟ وعندما ندرك الحقيقة القائلة بأنه من المحال مقابلة اعتقاداتنا واحدًا بواحد – أو ككل – بها تدور حوله، يتبين لنا أن هذا الإدراك لا يجيب عن السؤال ولا يثبت أن السؤال غير معقول. ونظرية الاتساق في الصورة المعدَّلة التي قدمها ديفيدسون هي معيار للصدق فقط بمعنى أنها تزود الشاك بسبب لافتراض أن الاعتقادات المتهاسكة صادقة.

وعندما يميز ديفيدسون نظرية الاتساق بالزعم القائل بأنه لا يوجد شي يمكن أن يُعَدَّ سببًا للتمسك باعتقاد آخر، فإن ذلك يدل على أنه يتخلى عن المحاولات التجريبية لتأسيس الاعتقاد بطريقة ما على دليل الحواس، وهذا الزعم يثبت أن الاتساق يتعلق بطبيعة التسويغ أكثر مما يتعلق بطبيعة الصدق. وتبعًا لذلك نرى أنه من الأفضل أن يُسَمَّي ديفيدسون نظريته باسم نظرية الاتساق في المعرفة فقط وليس في "الصدق والمعرفة".

إذا كان ديفيدسون قد دافع في مقالة "نظرية الاتساق في المحدق والمعرفة" 1983 عن نظرية الاتساق، ثم عاد ورفضها في مقالة "بنية المصدق ومحتواه" 1990، فإنه قد فعل الشيء نفسه مع نظرية التناظر، إذ يقول في المقالة الأولى: "الصدق هو التناظر مع الطريقة التي توحد بها الأشياء"<sup>(61)</sup>، ولكنه في الثانية

\_\_\_\_ الفصل الرابع: مفهوم الصدق حند ديفيدسون \_\_\_



يرفض نظريات التناظر التي أطلق عليها اسم النظريات الواقعية، ورأى أنها غ<sub>ير</sub> معقولة في نهاية المطاف.

على أن دفاع ديفيدسون عن نظرية التناظر يرجع إلى ما قبل عام 1983 بكثير، وذلك في مقالة "صادق للوقائع" عام 1969 التي يستهلها بقوله إن العبارة الصادقة هي العبارة التي تكون صادقة للوقائع، ويرى أن الصدق يمكن تفسيره عن طريق الاستعانة بالعلاقة بين اللغة والعالم، وأن تحليل هذه العلاقة يوضح لنا كيف ننجح أحيانًا، عندما ننطق الجمل، في أن نقول قولاً صادقاً، ويقوم المفهوم الدلالي للصدق بدور أساسي في ذلك. ثم يقرر "إنني أدافع في هذه المال عن صورة من نظرية التناظر. وأظن أن الصدق يمكن تفسيره عن طرين الاستعانة بالعلاقة بين اللغة والعالم، وأن تعليم مادقاً، ويقوم عن صورة من نظرية التناظر. وأظن أن الصدق يمكن تفسيره عن طرين كيف ننجح أحيانًا، عن طريق نطق الجمل في قول مادقًا".

حاولت نظرية التناظر تفسير الصدق في حدود علاقة بين الأشياء التي تكون صادقة والوقائع التي تجعلها كذلك، ومفادها أن القيضية تكون صادقة عندما تناظر الوقائع. وتبدو هذه النظرية واضحة ويسيرة ومعقولة للوهلة الأولى، ولكن إذا أمعنا النظر في بنيتها وتساءلنا: ما القضية؟ وما الواقعة؟ وما عسى أن تكون علاقة التناظر؟ فسرعان ما يتلاشى وضوحها وتعترضها الصعوبات من كل جانب.

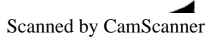
ولسنا نريد أن نعرض للانتقادات التي واجهت هذه النظرية. (انظر كتاب نظرية المعرفة المعاصرة)، وحسبنا أن نؤكد أن ديفيدسون يرفض نظريات التناظر التقليدية. فإذا حاولنا أن نعرف التناظر من الناحية الماصدقية، فليس هناك <sup>ما</sup> يمنع الوقائع التي تناظرها الجمل الصادقة من أن تلتقي معًا في واقعة واحدة أكب وبالتالي فإن أية جملة صادقة تناظر الواقعة التي عَبَّرَتْ عنها الجملة ذاتها وأية جملة أخرى صادقة. وفي هذه الحالة نجد أنفسنا إزاء وضع أنطولوجي غير عملي للوقائع والجمل والتعبيرات، ويفتقر إلى قوة تفسيرية. أما إذا نظرنا إلى التناظر من

ــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـــ

الناحية المفهومية، فلن يكون في حالة أفضل مما سبق. يقول ديفيدسون: "هب أننا نميز الوقائع بصورة ممتازة مثلما نميز العبارات، وبطبيعة الحال، ليست كل عبارة تملك واقعتها، وإنها العبارات الصادقة فقط هي التي تملك وقائعها. ولكن من الناحية الثانية، ما لم نجد طريقة أخرى لتمييز الوقائع، فإننا لا نستطيع أن نأمل في تفسير الصدق عن طريق الاستعانة بها"<sup>(63)</sup>. زد على ذلك أن نظريات التناظر التقليدية أخفقت لأنها قامت على تقرير ناقص عن الوقائع، إذ حاول أنصارها النظر إلى الوقائع على أنها تقوم بدور مزدوج، فهي التي تجعل العبارات الصادقة صادقة، وهي ما تقرره العبارات الصادقة.

وإذا كانت نظرية التناظر تمثل محاولة لتوضيح العلاقة بين اللغة والعالم، فإن اعتراض ديفيدسون على الإشارة سيقوض أساس هذه النظرية تقويضًا كاملاً، والإشارة هي المفهوم الأساسي الذي يفسر هذه العلاقة. ولكن ديفيدسون يفضل نظرية التناظر القائمة على علاقة الاستيفاء، وسبب ذلك هو أنها تجتنب الصعوبات التي أسلفنا الإشارة إليها. ويمكن تعريف الصدق على أساس الاستيفاء بالقول إن الجملة في اللغة الشيئية تكون صادقة إذا استوفتها كل سلسلة من الأشياء التي تنسحب عليها المتغيرات في عملية التسوير في اللغة الشيئية، وإذا أخذنا "يناظر" على أنه "يستوفي" فإننا نعرف الصدق بوصفه تناظرًا.

وكانت الشكوى المألوفة حول نظريات التناظر هي أنه من غير المعقول اقتراح أنه من الممكن بطريقة ما مقارنة كلهات المرء أو اعتقاداته بالعالم، طالما أن المحاولة لابد من أن تنتهي دائمًا باكتساب اعتقادات إضافية، وَجَهَرَ بهذه الشكوى أوتو نيورات في مقالة "جمل البروتوكول"، وَتَبَنَّى لهذا السبب وجهة نظر الاتساق في الصدق، وَعَبَّرَ عنها كذلك كارل همبل في مقالة "في نظريات الصدق عند الوضعي المنطقي"، وَأَصَرَّ رورتي في مقالة "البراجماتية وديفيدسون والصدق" على أن وجهة التناظر في الصدق تجعل مفهوم الصدق لا طائل تحته ولا غناء فيه. ولكن ديفيدسون يرى أن هذه الشكوى ضد نظريات التناظر ليست صحيحة. وأحد الأسباب في كونها غير صحيحة هو أنها تعتمد على افتراض أن صورة ما من



نظرية الإبستمولوجيا صحيحة، ومن ثَمَّ ستكون شكوى مشروعة فقط إذا كان الصدق مفهومًا إبستمولوجيًّا. وإذا كان هذا هو السبب الوحيد لرفض نظريان التناظر، فإن الفيلسوف الواقعي، صاحب نظرية التناظر، بالمعنى الذي أشرنا إليه يمكن أن يرد ببساطة بأن موقفه لم يمس، إذ إنه يؤكد أن الصدق مستقل عن اعتقاداتنا أو قدرتنا على تعلم الصدق. ليس الاعتراض الصحيح على نظريان التناظر، فيها يرى ديفيدسون، أنها تجعل الصدق شيئًا لا يستطيع البشر أبدا أن يطمحوا إليه، وإنها الاعتراض الحقيقي هو أن هذه النظريات تخفق في تقديم الكائنات التي يمكن القول بأن حوامل الصدق تناظرها (سواء اعتبرنا هذه الكائنات التي يمكن القول بأن حوامل الصدق تناظرها (سواء اعتبرنا هذه فيجب أن نشك في الافتراض المائع القائل بأن الجمل، أو علاماتها المنطوفة أو الكائنات التي تشبه الجمل أو الصور في عقولنا، يمكن أن تُسَمَّى بصورة ملائمة تشيلات معادات تجعل الجمل مالا أنه لا يوجد شيء تمثله. وإذا تخلينا عن الوقائع بوصفها كائنات تجعل الجمل مادقة، يجب أن نتخلى عن التمثيلات في الوفن نفسه؛ لأن شرعية إحداهما تعتمد على شرعة الأخرى<sup>(64)</sup>.

وعندما ذهب ديفيدسون إلى تأييد نظرية التناظر والقول إن نظرية الصدق في أسلوب تارسكي هي صورة من نظرية التناظر، كان واقعًا تحت تأثير الفكرة القائلة بوجود شيء مهم في التصور الواقعي للصدق الذي يرى أن الصدق والواقع مستقلان عما يعتقده أي إنسان أو يستطيع أن يعرفه، ووصف ديفيدسون وجهة نظره بأنها صنف من الواقعية، واقعية فيها يتعلق بالعالم الخارجي، والمعنى والصدق. ولعل ما حدا به إلى تبني الاتجاه الواقعي، هو أنه أراد إثبات أن الأر<sup>اء</sup> الإبستمولوجية في الصدق لا نصيب لها من الصواب، وجاء استخدامه لمصطلح الواقعية على وجه التحديد ليعبر بوضوح عن رفضه لمذهب اللاواقعية ع<sup>ند</sup> دميت.

ويرى ديفيدسون أن المحاولات الواقعية واللاواقعية ناقصة على حد سو<sup>اء.</sup> فهو لا يقنع بالواقعية التي تبحث عن صدق يتجاوز ما نستطيع فهمه، وذلك <sup>من</sup> \_\_\_\_\_ اللنة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

خلال إصرارها على التناظر غير الإبستمولوجي بصورة جذرية، ولا يقنع كذلك باللاواقعية التي تحرم المصدق من دوره كمعيار بين ذاتي، وذلك لأنها تجعل الصدق قاصرًا على ما يمكن التحقق منه. وليس غريبًا إذن أن يبحث فيلسوفنا عن طريقة أخرى تجعل من مفهوم المصدق جزءًا أساسيًّا من الخطة التي نستخدمها جميعًا لفهم تفسير الفكر والفعل والتنبؤ بهما. والحق أن ديفيدسون قد عرض هذه الطريقة في الجزء الأخير من بحث "بنية الصدق ومحتواه" في كثير جدًّا من الإيجاز وعلى نحو غامض إلى حدَّ كبير فيها يتعلق بالهيكل الفكري لهذه الطريقة. والفكرة المحورية التي تدور حولها هذه الطريقة هي أن الصدق لابد من أن يتعلق بطريقة ما بمواقف الكائنات العاقلة، وتنشأ هذه العلاقة من طبيعة الفهم بين الأشخاص.

والخلاصة التي انتهى إليها ديفيدسون من نقده للنظريات الإبستمولوجية والواقعية هي أنها فارغة وخاطئة وملتبسة؛ لأنها تتجاوز المحتوى التجريبي لنظرية تارسكي في الصدق. والشيء الذي نكتسبه عن اللغة والصدق ضمن هذا المحتوى هو أن ما يكون عرضة للملاحظة هو استعمال الجمل في سياق، والصدق هو المفهوم الدلالي الذي نفهمه على أفضل وجه، أما الإشارة والأفكار الدلالية المرتبطة بها مثل الاستيفاء فهي مفاهيم نظرية محضة. ولكنني أجد صعوبة في قبول رأي ديفيدسون القائل إن الإشارة مفهوم نظري محض، فأصحاب النظرية العلية في الإشارة يقدمون أمثلة تظهر أن الإشارة ها استقلال معين فيما يتعلق بالصدق.

ولقد عثر ديفيدسون على ما يراه مفقودًا في نظرية الصدق بأسلوب تارسكي "ما هو مفقود هو العلاقة بمستعملي اللغة. لا شيء يُعَدّ جملة، ومن ثَمَّ لم يجد مفهوم الصدق سبيله إلى التطبيق، إذا لم توجد كائنات تستعمل الجمل عن طريق النطق أو نقش علامات لها. وأي تقرير كامل عن الصدق لابد من أن يربطه بالاتصال اللغوي الفعلي "<sup>(65)</sup>. وهذا الارتباط بين الصدق والتواصل اللغوي هو الذي يمكننا من القول إن الدليل النهائي على صحة نظرية الصدق يجب أن يكمن في حقائق متاحة حول كيفية استعمال المتكلمين للغة.

. الفصل الرابع : مفهوم الصدق حند ديفيدسون .

ونظرية الصدق عند ديفيدسون في مقابل التعريف الاشتراطي للصدق عند تارسكي، هي نظرية تجريبية حول شروط الصدق لكل جملة في مجموعة من الجمل. وتربط نظرية الصدق المتكلم بالمفسر، إذ إنها تصف في وقت واحد القدرات والمهارسات اللغوية لدى المتكلم، وتعطي المادة لما يعرفه المفسر اللبيب، القدرات والمهارسات اللغوية لدى المتكلم، أما اختبارات نظرية الصدق فتتم عن طريق نتائجها الملائمة، وتتمثل هذه النتائج في (الجمل – ص). وعلى هذا النحو فإن نظرية الصدق هي نظرية لوصف الجوانب الأساسية من السلوك اللفظي وتفسيرها وفهمها. ولكن قبل اختبار أية نظرية أو استعهالها، يجب أن نقول شيئًا عن تفسير المفاهيم غير المعرفة فيها، وهذا الأمر نفسه ينطبق على مفهوم الصدق. آخر من التعريف الواضح أو الرد الصحيح لمفهوم الصدق، فالصدق هو أحد مفاهيمنا الأساسية والواضحة أو الرد الصحيح لمهوم الصدق، فالصدق هو أحد مناهيمنا الأساسية والواضحة والرد الصحيح لمهموم الصدق، فالصدق هو أحد مناهيمنا الأساسية والواضحة كأشد ما يكون الوضوح. وبالتالي لا جدوى من أن نحلم باستبعاده لصالح شيء بسيط وأساسي إلى حد بعيد" أن نحلم باستبعاده لصالح شيء بسيط وأساسي إلى حد بعيد"

وعندما يشترط ديفيدسون أن يكون الدليل على النظرية متاحًا، فإن ذلك لا يعني أنه يتوق إلى الرجوع إلى الأسس السلوكية أو المبادئ التي تعتمد عليها نزعة التحقق، وإنها يعني التوكيد على الحقيقة القائلة إن الشيء الذي نود أن نفسره يمثل ظاهرة اجتهاعية. وإذا كان قد أكَّدَ على أن ما يتعلق بالتفسير الصحيح والمعنى وشروط الصدق يتأسس بالضرورة على الدليل المتاح، فإنه يساير بذلك ديوي وفتجنشتين وكواين وغيرهم من الفلاسفة الذين أصروا على أن اللغة ظاهرة اجتهاعية، وأن المعنى يتحدد عن طريق السلوك القابل للملاحظة.

ويرى ديفيدسون أن الفكرة القائلة إن المحتوى القضوي لجمل الملاحظة، مثل "إنها تمطر" و "هذا أحر"، يتحدد بما هو مشترك للمتكلم والمفسر على حد سواء، ترتبط مباشرة بوجهة نظر الحس المشترك في تعلم اللغة، وهي فكرة ذا<sup>ن</sup> نتائج عميقة بالنسبة للعلاقة بين التفكير والمعنى، وبالنسبة لوجهة نظرنا في الصدق. وهذه الفكرة لا تتضمن فحسب وجود مستوى أساسي يقتسم ع<sup>نده</sup>

Scanned by CamScanner

ونظرية الصدق عند ديفيدسون في مقابل التعريف الاشتراطي للصدق عند تارسكي، هي نظرية تجريبية حول شروط الصدق لكل جملة في مجموعة من الجمل. وتربط نظرية الصدق المتكلم بالمفسر، إذ إنها تصف في وقت واحد القدرات والمارسات اللغوية لدى المتكلم، وتعطي المادة لما يعرفه المفسر اللبب، القدرات والمارسات اللغوية لدى المتكلم، وتعطي المادة لما يعرفه المفسر اللبب، التي تمكنه من فهم معنى منطوقات المتكلم. أما اختبارات نظرية الصدق فتم عن طريق نتائجها الملائمة، وتتمثل هذه النتائج في (الجمل – ص). وعلى هذا النحو فإن نظرية الصدق هي نظرية لوصف الجوانب الأساسية من السلوك اللفظي وتفسيرها وفهمها. ولكن قبل اختبار أية نظرية أو استعمالها، يجب أن نقول شبئا عن تفسير المفاهيم غير المعرفة فيها، وهذا الأمر نفسه ينطبق على مفهوم الصدق. والرأي عند ديفيدسون أنه "من الخطأ البحث عن تعريف سلوكي، أو أي نوع تخر من التعريف الواضح أو الرد الصحيح لمفهوم الصدق، فالصدق هو أحد مفاهيمنا الأساسية والواضحة والرد الصحيح لمفهوم الصدق. مفاهيمنا الأساسية والواضحة أو الرد الصحيح لمفهوم الصدق. مفاهيمنا الأساسية والواضحة أو الرد الصحيح لمنهوم الصدق. مناهميمنا الأساسية والواضحة أو الرد الصحيح لمهوم الصدق. مناهميمنا الأساسية والواضحة أو الرد الصحيح لمهم من المدق، فالصدق هو أحد من التعريف الواضحة أو الرد الصحيح لمهم م الصدق، فالصدق هو أحد من مناهميمنا الأساسية والواضحة كأشد ما يكون الوضوح. وبالتالي لا جدوى سن أن نحلم باستبعاده لصالح شيء بسيط وأساسي إلى حد بعيد"<sup>(60)</sup>.

وعندما يشترط ديفيدسون أن يكون الدليل على النظرية متاحًا، فإن ذلك لا يعني أنه يتوق إلى الرجوع إلى الأسس السلوكية أو المبادئ التي تعتمد عليها نز<sup>عة</sup> التحقق، وإنها يعني التوكيد على الحقيقة القائلة إن الشيء الذي نود أن نفسر، يم<sup>ثل</sup> ظاهرة اجتهاعية. وإذا كان قد أكَّدَ على أن ما يتعلق بالتفسير الصحيح والمعنى وشروط الصدق يتأسس بالضرورة على الدليل المتاح، فإنه يساير بذلك ديري وفتجنشتين وكواين وغيرهم من الفلاسفة الذين أصروا على أن اللغة ظ<sup>اهرة</sup>

ويرى ديفيدسون أن الفكرة القائلة إن المحتوى القصوي لجمل الملاحظة، مثل "إنها تمطر" و"هذا أحمر"، يتحدد بها هو مشترك للمتكلم والمفسر على <sup>حد</sup> سواء، ترتبط مباشرة بوجهة نظر الحس المشترك في تعلم اللغة، وهي فكرة ذ<sup>ات</sup> نتائج عميقة بالنسبة للعلاقة بين التفكير والمعنى، وبالنسبة لوجهة نظر<sup>نا في</sup> الصدق. وهذه الفكرة لا تتضمن فحسب وجود مستوى أساسي يقتسم <sup>عنده</sup>

المتكلمون وجهات النظر، بل وتضمن أيضًا أن ما يشتركون فيه هو صورة صحيحة عن عالم مشترك. والمصدر النهائي للموضوعية والتواصل معًا هو المثلث الذي مؤداه أن محتويات الفكر والكلام تتحدد عن طريق ربط المتكلم والمفسر والعالم. وإذا أخذنا هذا المصدر بعين الاعتبار، فلا مجال للنسبية في مفهوم الصدق<sup>(67)</sup>.

ورغم إيجاز معالجة ديفيدسون الأخيرة للصدق، إلا أنها تتمتع بميزة في رأينا ألا وهي محاولة ربط مفهوم الصدق بالمواقف الإنسانية. ويسلك ديفيدسون في ذلك مسلكًا براجماتيًّا، ذلك أن الفلسفة البراجماتية حاولت أن تواجه المشكلة التي تتمثل في السؤال: كيف نربط الصدق بالرغبات الإنسانية، والاعتقادات، والمقاصد، واستعمال اللغة؟ ولم يصل البراجماتيون فيها إلى حل مقنع تمام الإقناع، ولم يصل ديفيدسون أيضًا. وعند هذه النقطة ننتقل إلى بعض الملاحظات العامة حول مناقشة ديفيدسون للصدق.

## 5- تعقيب

تبين مما أسلفناه أن نظرية ديفيدسون في الصدق استمدت أصولها من نظرية تارسكي، ولكن يجب أن نلاحظ بعض الاختلافات بين أهداف تارسكي وديفيدسون. فالهدف الأساسي الذي سعى تارسكي إلى تحقيقه هو إثبات أن المفهوم الحقيقي للصدق مفهوم متهاسك. وعلى الرغم من أن تارسكي يبحث مداخل أخرى منوعة مثل معالجة مفهوم الصدق بوصفه مفهومًا أصليًّا ويعطيه وصفًا أو تصويرًا بدهيًّا axiomatic، إلا أنه يظن أن أفضل طريقة لفعل ذلك هي تقديم تعريف واضح، تعريف يدخل مفهوم الصدق في لغة شارحة لا تتضمن أية مفاهيم دلالية. أما ديفيدسون فيرى أن (المواضعة - ص) لا تمشل معيار الكفاية مفاهيم دلالية. أما ديفيدسون فيرى أن (المواضعة - ص) لا تمشل معيار الكفاية مناهيم من عن طريق الصدق. وهي النظرية التي تستلزم تكافؤات (للصيغة -من عن طريق استخدام الصدق ومفاهيم دلالية مرتبطة به بوصفها مفاهيم أصلية من الناحية الصورية، وبالتالي يتخلى ديفيدسون عن الخطوة النهائية في أصلية من الناحية الصورية، وبالتالي يتخلى ديفيدسون عن الخطوة النهائية في

القصيل الرابع: مفهوم الصبيق حند ديغيدسون -----

محاولة تارسكي وهي تحويل التصوير التكراري إلى تعريف واضح للصدق، إذ إن ديفيدسون لا يرغب في رد المفاهيم الدلالية إلى مفاهيم غير دلالية<sup>(68)</sup>.

وعلى حين ينجع تارسكي في تقديم تعريف للصدق عن طريق الاعتماد على مفهوم الترادف أو الترجة في (المواضعة – ص)، نجد أن ديفيدسون يود أن يفسر ما يوجد بالنسبة للكلمات لكي تعني ما تعنيه. وعلى هذا النحو يتضح أن الشيء الذي اهتم به ديفيدسون هو على وجه الدقة ما تركه تارسكي بغير تحليل أو تفسير، ومن ثَمَّ يعكس ديفيدسون اتجاه التفسير، إذ يأمل أن يصل إلى فهم للمعنى والترجة عن طريق افتراض فهم سابق لفكرة الصدق.

وهذا المعنى يؤكده ديفيدسون بقوله: "وجهة نظرنا تقلب وجهة نظر تارسكي رأسًا على عقب، إذ إننا نرغب في إنجاز فهم المعنى أو الترجمة عن طريق افتراض فهم سابق لمفهوم الصدق"<sup>(69)</sup>، ويقول في موضع آخر: "نظرية الصدق بالنسبة للغة الطبيعية (كما أتصورها) تختلف اختلافًا واسع النطاق في الهدف والاهتهام معًا عن تعريفات الصدق عند تارسكي... لقد استطاع تارسكي أن يتخذ الترجة (بين اللغة الشيئية واللغة الشارحة) كما يتم تحديدها من الناحية النحوية، وواصل تعريف الصدق. ولكن عند التطبيق على اللغة الطبيعية نجد أنه من المعقول تمامًا افتراض فهم جزئي للصدق، واستعهال النظرية لإلقاء الضوء على المعنى، والتفسير، والترجمة"<sup>(70)</sup>.

والحق أن ديفيدسون كان مضطربًا في بحث لعلاقة الصدق بالمفاهيم الأخرى، إذ نراه في مقال "صادق للوقائع" 1969 يقترح أننا نفهم الص<sup>دق</sup> والمعنى على أساس فكرة قابلة للعمل عن الترجمة، ثم جاء بعد ذلك بسنوات <sup>قليلة</sup> في مقال "التفسير الجذري" 1973 ليقول إننا لابد من أن نفترض مسبقًا فكر<sup>ة</sup> الصدق لكي نضع صورة تخطيطية للترجمة.

الصدق، إذن، فكرة أساسية إلى أبعد الحدود، وليس أدل على ذلك من <sup>أننا لو</sup> امتلكنا معرفة كاملة ببنية لغة معينة، فإننا لا نستطيع أن نربطها بالواقع، ولا <sup>نعرف</sup>

\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة.

<sub>كي</sub>ف نترجمها إلى لغتنا، اللهم إلا إذا كنا نملك بالفعل مفهومًا للصدق. وما دام المعنى يجب فهمه على أساس الترجمة، والترجمة على أساس الصدق، فلا غرابة في أن يستنتج ديفيدسون أننا لا نستطيع أن نعرف الصدق على أساس أي منها، ولا غرابة كذلك في أن نضع فكرة الصدق في طليعة أفكارنا عن استعمال اللغة.

## هوامش الفصل الرابع

- Davidson, D. "A Coherence Theory of Truth and Knowledge", in Truth and Interpretation: Perspectives on the Philosophy of Donald Davidson, edited by Ernest LePore, Oxford: Blackwell, 1993, pp. 312-313.
- (2) Murphy, J.P., Pragmatism: From Peirce to Davidson, Boulder, San Francisco, Oxford: Westview Press, 1990, p. 98.
- (3) Bradley, F.H., Essays on Truth and Reality, Oxford: Clarendon, 1914, p. 325.
- (4) Haack, S., Philosophy of Logics, Cambridge: Cambridge University Press, 1978, p. 87.
- (5) Ramberg, RT., Donald Davidson's Philosophy of Language, An Introduction, Oxford: Blackwell, 1989, p. 203.
- (6) Davidson, D., Inquiries into Truth and Interpretation, Oxford: Clarendon Press, 1984, p. 201.
- (7) Davidson, D., Inquiries into Truth Interpretation, p.202.
- (8) Quine, W.V., "Reply to Davidson", in Words and Objections: Essays on the Work of W.V. Quine, edited by D. Davidson and J. Hintikka, Dordrech: D. Reidel Publishing Company, 1975, p. 333.
- (9) Davidson, D. Inquiries into Truth and Interpretation, p. 203.
- (10) Quine, W.V., Word and Object, Cambridge, Mass., 1964: p.161.
- (11) Davidson, D., Inquiries into Truth and Interpretation, p. 202.
- (12) Aristotle, Metaphysica, translated by W.D. Ross, in The Works of Aristotle, Vol. VIII, Oxford: Clarendon Press, 1960, 1011 b 26-29.

الفصيل الرابع: مفهوم الصدق حتد ديغيدسون ------



(13) Tarski, A., "The Semantic Conception of Truth and the foundations of Semantics", in H. Feigl and W. Sellars (eds.) *Readings in Philosophical Analysis*, New York, Appleton- Century-Crofts, 1949, p. 80.

- (14) Ibid., p. 56.
- (15) O'Connor, D. J., The Correspondence Theory of Truth, London: Hutchinson, University library, 1975, pp. 92-93; O'Connor, D. J. and Brian Car, Introduction to the Theory of Knowledge, the Harverster Press, 1982, pp. 176-177.
- (16) Tarski, A., "The Semantic conception of Truth," p. 58.
- (17) Ibid., p. 59.
- (18) Ibid., p. 63.
- (19) Quine, W. V., *The Philosophy of Logic*, Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, 1970, p. 36.
- (20) Tarski, A., Logic, Semantic, Metamathematics, translated by J.H. Woodger, second edition, edited and introduced by John Corcoran, Hackett Publishing Company, 1983, p.191.
- (21) Tarski, A., "The Semantic Conception of Truth", p. 63.
- (22) Johnson, L E., Focusing on Truth, London and New York: Routledge, 1992, pp. 83-84.
- (23) Davidson, D., Inquiries into Truth and Interpretation, p. 215.
- (24) Ibid., p. 23.
- (25) Ibid., p. 94.
- (26) Ibid., p. 56.
- (27) Ibid., p. 27.
- (28) Ibid., p. xiiv
- (29) Chomsky, N., Rules and Representations, New York: Columbia University Press, 1980, pp.76-77.
- (30) Davidson, D., Inquiries into Truth and Interpretation, p.23.
- (31) Grayling, A. C., An Introduction to Philosophical Logic, Sussex: The Harverster Press, 1982, pp. 223-224.

ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة .

#### Scanned by CamScanner

(32) Quine, W.V., From a Logical Point of View, Second edition, New York and Evanston: Harper Torch Books, 1963, p.130.

- (33) Davidson, D., Inquiries into Truth and Interpretation, p.23.
- (34) Ibid., pp. 27-28.
- (35) Ibid., pp. 28-29.
- (36) Ibid., p. 29.
- (37) Ibid., p. 34.
- (38) Katz, J., The Metaphysics of Meaning, Cambridge, Massachusetts: MIT Press, 1990, p. 207.
- (39) Dummett, M., Truth and Other Enigmas, London: Duckworth, 1978. p. 146.
- (40) McDowell, J., "Truth Conditions, Bivalence, and Verification ism", In *Truth and Meaning: Essays in Semantics*, edited by Gareeth Evans and John McDowell, Oxford: Clarendon Press, 1977, p. 48.
- (41) Dummett, M., "What is a Theory of Meaning? (II)", in Truth and Meaning: Essay in Semantics, edited by Gareeth Evans and John McDowell, p.101.
- (42) Ibid., p.103.
- (43) Ibid., p.116.
- (44) Wright, C., "Critical Study: Dummett and Revisionism," Philosophical Quarterly, Vol. 31, 122, 1981, pp.47-67.
- (45) Devitt, M., "Dummett's Anti-Realism," Journal of Philosophy, Vol. Lxxx, No.2 1983, pp. 73-99; Devitt, M., Realism and Truth, Princeton: Princeton University Press, 1984; Appiah, A., For Truth in Semantics, Blackwell, 1986, and Sahlkowski, S., "Semantic Realism," Review of Metaphysics, 48, 1995, pp. 511:538.
- (46) Field, H., "Disquotational Truth and Factually Defective Discourse," The Philosophical Review, Vol. 103, No. 3, 1994, p. 405.
- (47) Ramsey, F. P., Philosophical Papers, edited by D. H. Melior, Cambridge, New York: Cambridge University Press, 1990, p. 38.

الفصـل الرابع: مفهوم الصـدق حند ديفيدسون ـ

- (48) Quine, W. V., Philosophy of Logic, p. 12, and Pursuit of Truth, Cambridge, Massachusetts; Harvard University Press, 1990, p. 80.
- (49) Tarski, A, "The Semantic Conception of Truth," p. 69.
- (50) Schantz, R., "Davidson on Truth", in *Reflecting Davidson*, edited by Ralf Stoecker, Berlin-New York: Waiter de Gruyter, 1993, p. 26.
- (51) Quine, W.V., Word and Object, Cambridge: MIT, 1960, p. 24.
- (52) Field, H., "The Deflationary Conception of Truth," in C. Wright and McDonald, eds., *Facts, Science and Moraity*, New York: Blackwell, 1987, pp. 55-117.
- (53) Davidson, D., "Reply to Richard Schantz," in *Reflecting Davidson*, edited by Ralf Stoecker, p. 36.
- (54) Davidson, D., "The Structure and Content of Truth," p.288.
- (55) Ibid., p. 298.
- (56) Ibid., pp. 298-299.
- (57) Davidson, D., "A Coherence Theory of Truth and Knowledge," in Truth and Interpretation: Perspectives on the Philosophy of Donald Davidson, p. 307.
- (58) Ibid., p. 307.
- (59) Ibid., p. 308.
- (60) Ibid., pp. 308-309.
- (61) Ibid., p. 309.
- (62) Davidson, D., Inquiries into Truth and Interpretation, p. 37.
- (63) Ibid., p. 43.
- (64) Davidson, D., "The Structure and Content of Truth," pp. 303-304.
- (65) Ibid., p. 300.
- (66) Ibid., p. 314.
- (67) Ibid., p. 325.
- (68) Schantz, R., "Davidson on Truth," in *Reflecting Davidson*, edited by Ralf Stoecker, p. 29.
- (69) Davidson, D., Inquiries into Truth and Interpretation, p. 150.
- (70) Ibid., p. 204.

Scanned by CamScanner

# الفصل

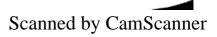
الخامس

5

التفسير العلمي

على ضوء فلسفة كارل همبل

إن أحد الأهداف الأساسية للعلم هو تقديم تفسيرات للظواهر الطبيعية. ويسعى فلاسفة العلم إلى تحليل هذه التفسيرات. فها طبيعة التفسير العلمي؟



1 - معنى التفسير

للعلم جانبان: أحدهما نظري والآخر عملى. فأما الجانب العملي فهو الذي سرعان ما يظهر عندما نفكر في العلم ونتذكر بشيء من الارتياح التكنولوجيا المتقدمة مثل أجهزة الكمبيوتر وتطبيقات الهندسة الوراثية في عالم النبات والطب. ثم تأخذنا الحسرة عندما ننظر في الآثار السلبية للطاقة النووية والأسلحة المدمرة. هذه هي ثمار العلم التطبيقي applied science. وأما الجانب النظري فهو الفهم العقلى الذي يزودنا به العلم للعالم الذي نعيش فيه. وكثيرًا ما يتساءل الإنسان "لماذا محدث كذا؟" من أجل فهم ظواهر معينة. والرغبة في المعرفة والفهم من طبائع البشر، فالإنسان مشوق بطبعه إلى المعرفة. وإضفاء المعقولية على الأشياء والأحداث، يقربنا من مفهوم التفسير العلمي الذي هو ثمرة العلم الخالص <sup>pure</sup> الإدراك بعامة بالوقوف على معنى التفسير، وتمييز أنواعه، وتحليل بنية التفسير العلمي، وتقديم النهاذج الموضحة له، وبيان الموضوعات التي يسعى إلى معالجتها مثل الظواهر والقوانين والنظريات العلمية. في المقصود بالتفسير عامة والتفسير مثل الظواهر والقوانين والنظريات العلمية. في المقصود بالتفسير عامة والتفسير العلمي من الطامي، وتقديم النهاذي التفسير، وتمييز أنواعه، وتحليل بنية التفسير المعلمي، وتقديم النهاذي العلمية الموضوعات التي يسعى إلى معالجتها الإمراك بعامة بالوقوف على معنى التفسير، وتمييز أنواعه، وتعليا مينية التفسير العلمي عامة والقوانين والنظريات العلمية. في المقصود بالتفسير عامة والتفسير العلمي خاصة؟

ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

1-1 معنى التفسير في اللغة يعني "الكشف والإظهار"، يقال إن فلانًا فسر الشيء أي التفسير في اللغة يعني "الكشف والإظهار"، يقال إن فلانًا فسر الشيء أي كشف عن معنى الشيء وأظهره. وهذا يعنى أن التفسير عملية تجعل الملتبس واضحا والخفى جليا أمام العقل<sup>(1)</sup>. محمد طالب مجتهد، ويحرص على حضور المحاضرات والحوار مع الأستاذ، ولكنه تغيب مرتين، الأمر الذي لفت انتباه الأستاذ وجعله يسأل محمدًا عن سبب غيابه. وأجاب محمد بأنه تعرَّض لنزلة برد شديدة ألزمته الفراش، واعتبر الأستاذ أن هذه الإجابة تُعَدُّ تفسيرًا لواقعة الغياب. ولكن هب أن هذه الإجابة تُعَدُّ تفسيرًا لواقعة الغياب. ولكن هب أن محمدًا قال إن الأحداث الدائرة في العالم هي سبب غيابه، فإن مديدة ألزمته الفراش، واعتبر الأستاذ أن هذه الإجابة تُعَدُّ تفسيرًا لواقعة الغياب. ولكن هب أن محمدًا قال إن الأحداث الدائرة في العالم هي سبب غيابه، فإن الأستاذ لا يعتبر ذلك تفسيرًا، لأن الإجابة غير مناسبة للواقعة، ومن ثمَّ لا تزيل غموضها ولا تجعلها مقبولة لدى العقل.

صحيح أننا قد نفسر واقعة بواقعة أخرى، ولكن تخيل أن الأستاذ انتهز الفرصة وسأل محمدًا: هل تعنى أنه كلما نشبت حروب في مناطق من العالم تغيبت عن المحاضرة؟ وأجاب محمد: لا. فسيأتى رد الأستاذ: إذن أنت لم تفسر سبب غيابك في هذه الحالة. وهذا يعني أن الافتقار إلى الملاءمة بين الواقعتين أو إغفال القانون العام الذي يربط بينهما يجعل التفسير خاطئًا. وهذه النقطة تأخذنا من التفسير في معناه العام إلى التفسير في العلم.

- الفصل الخامس: التفسير العلمي على ضوء فلسفة كارل ممبل ــــ

2-1 معنى التفسير العلمي

الخطوة الأولى في توضيح فكرة التفسير العلمي هي وضع تمييز صارم بين تفسير لماذا تحدث ظاهرة معينة وتقديم الأسباب للاعتقاد بأنها تحدث. فالسبب في اعتقادى بأن القمر سيصبح نحاسيًّا خلال الخسوف القمري الكلي هو أنني شاهدته بعيني، وأستطيع أن أستعين أيضًا بشهادة المشاهدين الآخرين. وهذه هي الطريقة التي تؤيد التفسير القائل إن القمر يصبح نحاسيًّا خلال الخسوف القمري الكلي. وهي مختلفة اختلافًا تاما عن تفسير "لماذا" تحدث هذه الظاهرة.

لماذا يتخذ القمر خلال خسوفه الكلى اللون النحاسي بدلًا من أن يصبح مظلًا عندما تعبر الأرض بينه وبين الشمس؟ الجواب لأن الغلاف الجوي للأرض يعمل مثل المنشور، ويحرف ضوء الشمس الذي يعبر خلالها بحيث إن الضوء في المنطقة الحمراء من الطيف يسقط على السطح القمري. هذا مخطط تقريبي للتفسير العلمي لهذه الظاهرة، ويعطي على الأقل درجة ما من الفهم العلمي لها.

والتفسير العلمي هو محاولة لجعل حادثة معينة أو واقعة معينة مفهومة أو معقولة عن طريق الاستعانة بحقائق تستمد من فرع أو فروع كثيرة من العلم الطبيعي. وتصلح هذه الصيغة كدلالة تقريبية للتفسير العلمي ولا تُعَدُّ تعريفًا نهائيًّا له؛ لأن كلمات مثل "مفهوم" و"معقول" تحتاج إلى توضيح قدر حاجة التفسير إليه<sup>(2)</sup>.

## 2- أنواع التفسير

هناك أنواع كثيرة من التفسيرات، والسؤال عن حصرها مسألة خلافية في الفلسفة. ولكن تأمل الأمثلة التالية:

- انكسرت النافذة لأن حجرًا أُلقي عليها.
- 2. تحللت كتلة البوتاسيوم لأن هناك قانونًا للطبيعة يقول إن البوتاسيوم يتفاعل مع الماء لتكوين الهيدروكسيد القابل للذوبان.

ــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ــ

- ظل في الحديقة طيلة النهار على أمل أن يراها مرة أخرى.
- ٩. إن كراهيته للجرذان ناشئة من كبت طفولته خوفًا من والده.
- يدور الدم في الجسم من أجل تزويده بالأكسجين والمواد المغذية.
   وتوضح هذه الأمثلة الأنواع التالية من التفسير<sup>(3)</sup>:
  - 1. التفسير السببي causal explanation.
- 2. التفسير القانوني الطبيعي (التفسير في حدود قوانين الطبيعة) explanation nomic.
  - 3. التفسير النفسي psychological explanation.
  - 4. التفسير التحليلي النفسي explanation psychoanalytic.
    - 5. التفسير الوظيفي explanation functional.

وهذه التفسيرات ليست واحدة. على سبيل المثال، التفسير السببي ليس هو التفسير القانوني الطبيعي؛ لأنه إذا كمان كذلك، فلابد من أن يكون قانونا أن الأحجار الملقاة على النوافذ تكسر ها دائمًا، ولكن الملاحظ أنها لا تكسر ها أحيانا. فالحجر الصغير الملقى على نافذة بلاستيك متينة لن يكسرها. وفي الوقت نفسه، فإن التفسير القانوني الطبيعي ليس هو التفسير السببي، ذلك أن كيمياء البوتاسيوم فإن التفسير القانوني الطبيعي ليس هو التفسير السببي، ذلك أن كيمياء البوتاسيوم بصفة عامة والماء بصفة عامة. وهذه الحالة، هي علاقات بين البوتاسيوم بصفة عامة والماء بصفة عامة. وهذه القوانين تبقى بالنسبة لجميع أجزاء البوتاسيوم سواء كانت في احتكاك مع الماء أم لا. إن ما يجعل جزءًا من البوتاسيوم يتفاعل بدلًا من جزء آخر هو أن شخصًا ما وضع الأول في إناء به ماء ولم يضع الثاني. والتساؤل عما إذا كانت التفسيرات النفسية وتفسيرات التحليل النفسي منبية يمثل سؤالًا في فلسفة العقل، ولكن من الواضح أنها ليست تفسيرات قانونية طبيعية، طالما أنها لا تملك السمة العامة للقانون الطبيعي. لا توجد علاقة شبه قانونية بين قضاء وقت طويل في الحديقة والانتظار لرؤية الناس.

\_\_ الفصل الحامس: التفسير العلمي حل ضوء فلسفة كارل حمبل \_\_\_\_

ولا تزال هناك أنواع أخرى من التفسير. قد يتساءل شخص ما عن معنى آبة في القرآن الكريم وسبب نزولها، ويكون التفسير في هذه الحالة تفسيرًا دينيًّا. وقد يسأل شخص ما عن معنى صورة زيتية، ويتطلب هذا تفسيرًا فنيًّا. وقد يسأل عن معنى قصيدة أو قصة، ويتطلب هذا تفسيرًا أدبيًّا. وربها يسأل عن تفسير برهان في الرياضيات، ويتطلب هذا تفسيرًا رياضيًّا، وهكذا. وعندما نميز التفسيرات العلمية من الأنواع الأخرى، فهذا لا يعني الانتقاص من شأن هذه الأنواع أو الإقلال من قدرها.

والفهم الدقيق للتفسير العلمي يتطلب منا أن نميزه من نوعين آخرين من التفسير هما:

- التفسير الأسطوري الذي كان رائجًا في مرحلة تاريخية سابقة على نشأة العلم.
   مثل تفسير حركة الشمس بأن إله الشمس يركب زورقًا يبدأ به رحلته اليومية
   من الشرق منتهيًا في آخر اليوم من رحلته في المغرب.
- 2. التفسير الخرافي ويعني رد الظواهر إلى غير أسبابها الحقيقية. وهناك حادثة توضّح الفرق بين التفسير الخرافي والتفسير العلمي. أراد هاو من هواة تسلن الجبال الشاهقة أن يتسلق جبلا في أسبانيا، فاستعان بدليل من أهل المنطقة ليرشده. ولما بلغ بهما الصعود نقطة مرتفعة جلسا للراحة والطعام، وأخرج الرحالة عددًا من حبات البطاطس وأشعل لها الموقد لتنضج. ووصل الماء في إناء الطهو إلى درجة الغليان، ولبث يغلي فترة طويلة لكن البطاطس لم تنضج. ورصل الماء في أناء الطهو إلى درجة الغليان، ولبث يغلي فترة طويلة لكن البطاطس لم تنضج. ووصل الماء في أناء الطهو إلى درجة الغليان، ولبث يغلي فترة طويلة لكن البطاطس لم تنضج. ورصل الماء في أناء الطهو إلى درجة الغليان، ولبث يغلي فترة طويلة لكن البطاطس لم تنضج. ودهش الرجلان كلاهما: لماذ لم تنضج البطاطس في الماء المغلي؟ اعتقد الدليل أن روحا شريرة قد حالت دون ذلك، وتذكر الرحالة أن درجة غليان الماء تقل كلما ارتفعنا به عن مستوى سطح البحر، فهو يغلي عند سطح البحر في حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد تقل درجة الغليان الماء حرارة مقدارها مائة، وأما على سفوح الجبال العالية فقد على دركة ألحالة.

185

الدليل الظاهرة تفسيرًا خرافيًّا عندما ردها إلى أسباب غير معقولة وتختلف عن أسبابها الحقيقية، وفسر الرحالة الظاهرة تفسيرًا علميًّا عندما ربط النتائج بأسبابها وقدم تعليلًا معقولًا ومفهومًا للظاهرة.

ومادام التفسير الأسطوري قد اختفى بظهور التفسير العلمي، فإنه لا يـترك أثرًا سلبيًّا في العقلية العلمية أو النظرة العلمية للأمور والأشـياء التـي نـسعى إلى اكتسابها. ولايزال التفسير الخرافي يترك آثاره السلبية في عقولنـا، ومـن ثَـمَّ يجـب الانتباه إلى الاختلافات بين التفسير العلمي والتفسير الخرافي:

1) أساس قبول الآراء في التفسير الخرافي هو النظر إليها على أنها يقينية دون نقد أو فحص. فالشخص الذي يروج للخرافة لا يستطيع أن يجد أساسًا عقليًّا للدفاع عنها، وكل ما يقوله عند مناقشة أسس اعتقاده هو أن هذا الاعتقاد صادق لأن جماعة من الناس يتمسكون به أو لأنه من قبيل الأقوال المتداولة بين الناس. ولكن تمسك الناس بأفكار معينة أو شيوعها بينهم لا يُعَدُّ دليلا على صدقها. والشيء الخليق بالملاحظة هنا أن المعرفة في معناها الدقيق ليست اعتقادًا فقط، وإنها هي اعتقاد صادق مسوغ<sup>(3)</sup>. فقد اعتقد طاليس أن المغناطيس له روح تجذب الحديد، واعتقد فيثاغورث بفكرة تناسخ الأرواح. ونقول هذه اعتقادات كاذبة، ولا نقول إنها تمثل معرفة كاذبة؛ لأنه لا توجد معرفة كاذبة. فالصدق شرط ضروري للمعرفة. زد على ذلك أن الشرط الأول للتفسير الجيد هو أن ما يقدم لتفسير الواقعة لابد من أن يكون صادقًا.

وفي مقابل التفسير الخراف، لا يوصف التفسير العلمي بهذا اليقين المطلق، وإنها هو فرض يجوز عليه الصدق أو الكذب، ويخضع للتأييد المستمر عن طريق الأدلة الإضافية. وهذا يعني أن التفسير العلمي يعتمد على نزعة إمكان الخطأ fallibilism، وهي نزعة تشغل موقعًا وسطًا بين النزعة الدوجاطيقية dogmatism في قبولها وتسليمها المطلق بصدق اعتقاداتنا، والنزعة الشكية scepticism في إنكارها لقدرتنا على اكتساب المعرفة. وقال بهذه النزعة فلاسفة العلم مثل بيرس وبوبر وكواين.

.الفصل الخامس: التفسير العلمي على ضوء فلسفة كارل هميل ــــــ

2) الاختلاف الثانى بين التفسير العلمي والتفسير الخرافي هو أن موقفنا من التفسير الخرافى متزمت ينظر إلى الآراء المقبولة على أنها صادقة صدقًا مطلقًا، وليست في حاجة إلى تعديل أو تحسين، أما الموقف تجاه التفسير العلمي فهو مستنير بمعنى أن صاحب التفسير العلمي ينظر إليه على أنه مؤقت، ويضعه في البداية باعتباره، فرضًا يخضع للاختبار، ويحتمل القبول والرفض أو التأييد والتفنيد على أساس الوقائع المتاحة والأدلة الملائمة. وعندما يتم إثبات الفرض إثباتًا جيدًا، فإنه يرتقى إلى مستوى النظرية، ومع تراكم الأدلة المؤيدة تحقق النظرية قبولًا واسع النطاق وترتقي إلى مستوى القانون العلمي.

ولتوضيح فكرة الفروض واختبارها وتأييدها، والتمييز بين الفروض العلمية وغير العلمية، تأمل المثال التالي الذي ضربه كارل همبل G. Carl G. كان Hempel (1905- 1907) في كتاب فلسفة العلم الطبيعى عام 1966<sup>(6)</sup>. كان الطبيب المجرى اجناز سيملويز يعمل في قسم الولادة في مستشفى فيئا العام، وأجرى دراسة من عام 1944 حتى عام 1948 حول السبب في إصابة النساء بحمى الولادة أو حمى النفاس. وكانت نسبة الوفاة في القسم الأول 8.2 ٪ عام 1944، و7.6 ٪ عام 1945، و11.4 ٪ عام 1946. والشيء الذي أثار القلق وتطلب التفسير هو أن نسبة الوفاة بحمى النفاس في قسم الولادة الثاني في المستشفى نفسها كانت أقل من 2.3 ٪ و2 ٪، و1.7 ٪ في الأعوام المذكورة

وبدأ سيملويز اختبار بعض الآراء المقترحة كتفسيرات، واستبعد بعض الآراء الأخرى التي لا تتفق مع الوقائع الملاحظة مباشرة. قبال الرأي الأول<sup>إن</sup> سبب الحمى يرجع إلى تأثيرات وبائية تنتشر في أقاليم بأكملها. ولكن كيف ينف<sup>ش</sup> الوباء في القسم الأول دون الثاني. وكيف ينتشر هذا المرض في بعض أجز<sup>14</sup> المستشفى ولا توجد حالة مماثلة في مدينة فيينا. وطالما أن الأوبئية ليست انتقائ<sup>ية</sup> على هذا النحو، فهذا يعني أن هذا الرأي لا يرقى إلى مستوى التفسير المقنع.

ـــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

187

وقال الرأي الثاني إن سبب الوفاة في القسم الأول جاء نتيجة للازدحام الشديد. واستبعد هذا الرأي أيضًا لأن القسم الثاني كان أشد ازدحامًا من القسم الأول. وقال الرأى الثالث ربها كانت الوفاة بسبب قلة الخبرة من قبل طلبة الطب الذين كانوا يتدربون على الولادة في القسم الأول. واستبعد هذا الرأي لأنه عندما خفضت مرات فحص الطلاب للنساء، لم ينخفض معدل الوفاة.

وقال الرأى الرابع إن قسيسا كان يمر عبر القسم الأول حتى يصل إلى امرأة تعانى سكرات الموت. وربها ترك مظهر القسيس وخادمه الذي يتقدمه حاملًا جرسًا أثرًا مفزعا في نفوس المريضات. ولكن سيملويز أقنع القسيس أن يأتى بهدوء من طريق آخر بحيث لا تلاحظه المريضات، ومع ذلك لم ينخفض معدل الوفاة في القسم الأول. وقال الرأي الخامس إن النساء في القسم الأول تلدن وهنَّ راقدات على ظهورهن، على حين تلدن في القسم الثانى على جنوبهنَّ. وبرغم ضعف هذا الاحتهال، فإنه أجرى تعديلًا على وضع الولادة في القسم الأول ومع ذلك ظل معدًل الوفاة كها هو.

وحدثت واقعة عارضة عام 1947 وهى أن طبيبًا زميلاً لسيملويز أصيب بجرح غائر في إصبعه بسبب استعمال مبضع أحد الطلاب، وتوفي بعد مرض ظهرت عليه الأعراض نفسها التي لوحظت في ضحايا حمى النفاس، وكان ذلك هو الدليل الحاسم الذي جعل سيملويز يدرك أن المادة السامة التي أدخلها مبضع الطالب في دم هذا الطبيب هي التي سببت وفاته ووفاة المريضات في القسم الأول. فقد جرت عادة سيملويز أن يأتي ورفاقه من الأطباء وطلاب الطب بعد التشريح إلى فحص النساء في القسم الأول بعد غسل أيديهم غسلًا سطحيًّا لا يزيل المادة السامة العالقة بالأيدي.

وأراد سيملويز اختبار صحة هذا الفرض، فأصدر أمرًا إلى كل طلاب الطب أن يغسلوا أيديهم في محلول من الجير المعالج بالكلور قبل فحص النساء، وبدأت معدلات الوفاة تنخفض بالفعل ووصلت إلى 1.27 ٪ في القسم الأول مقارنة

ــــــ الفصل الخامس: التفسير العلمي على ضوء فلسفة كارل همبل ــــــــ

بـ1.24 ٪ في القسم الثاني عام 1948 . ولكي يؤيد فرضه، لاحظ سيملويز أن هذا الفرض يعلل حقيقة أن الوفاة في القسم الثاني كانت قليلة دائمًا، وسر ذلك أن الممرضات القائمات على ولادة النساء هناك لا يدخل في برنامج تدريبهنَّ تشريح الجثث في هذه المستشفى.

وهكذا رأينا كيف اختبر سيملويز فروضًا مختلفة اقترحت لتفسير سبب مي النفاس. واختبار الفرض قد يكون بـسيطًا ومبـاشرًا كـما هـو الحـال مـع فـرض الازدحام، وقد يكون معقدًا وغير مباشر كما هو الحال مع فرض تسمم الدم.

3) الاختلاف الثالث بين التفسير العلمي والتفسير الخرافي يتمشل في النتيجة المترتبة على الأخذ بكل منهما. فأما التفسير العلمي فينتهي بالإنسان إلى فهم قوانين الطبيعة والسيطرة على ظواهرها وتغيير مجرى أحداثها لـصالح الإنسان. وأما التفسير الخرافي فلا يقدم للإنسان نفعًا ولا يحل له مشكلة ولا يغير واقعًا، وإنها يجعله يقف من الطبيعة موقف العاجز الذي لا يستطيع أن يدفع عن نفسه ضررًا.

## 3- أسئلة التفسير العلمي

إن المعرفة التفسيرية هي الشغل الشاغل للفلاسفة والعلماء قديمًا وحدينًا. ونحن نتوق إلى معرفة الأشياء والكائنات والأحداث، ليس هذا وحسب، وإنها نريد أن نعرف "لماذا؟" توجد هذه الأشياء والكائنات والأحداث. وهذا يوحى بأننا نعرف التفسير العلمي على أنه جوانب عن السؤال الذي يبدأ بـ "لماذا؟" وحتى عندما لا تتم صياغة السؤال بهذه الطريقة، يمكن ترجته عمادة إلى السؤال الذي يبدأ بـ "لماذا؟". على سبيل المثال، السؤالان: مما الذي أحدث كار<sup>ث</sup>ة تشيرنوبل؟ أو لأى سبب حدثت كارثة تشيرنوبل؟ مكافئان للسؤال: لماذا حدثت كارثة تشيرنوبل؟ ولكن تعريف التفسير العلمي على أنه جواب عن السؤال الذي يبدأ بـ "لماذا؟" واسع جدًّا من ناحية، وضيق جدًّا من ناحية أخرى. فهم واسم جدًا، لأن بعض الأسئلة التي تبدأ بـ لماذا؟ ليست أسئلة عن التفسيرات العلمي<sup>4</sup>. فالأم الحزينة على ابنها تتساءل: "لماذا مات ولدي؟" حتى لو كانت تفهم تما<sup>4</sup>

التفسير الطبي لوفاته، ولكن هذا سؤال للعزاء والمواساة وليس للتفسير. والمرأة التي تتوق إلى التفوق على الرجل تتساءل: "لماذا لا تحصل المرأة في بلدنا على منصب رئيس الجامعة، مع أنها تؤدي عمل الرجل نفسه؟ هذا سؤال عن التسويغ الأخلاقي أو ربيا يكون سؤالًا عن راتب ومزايا أعلى.

189

هل كل أنواع التفسير العلمي يمكن التساؤل عنها بالأسئلة التي تبدأ بـ لماذا؟ يقول بعض الفلاسفة نعم ويقول بعضهم الآخر لا. والذين يقولون لا يؤكدون أن تعريف التفسير بوصفه جوابًا عن السؤال الذي يبدأ بـ لماذا؟ تعريف ضيق جدًا، ويقتر حوّن أن بعض التفسيرات العلمية هي إجابات عن الأسئلة التي تبدأ بـ كيف؟ مثل كيف يعمل الرادار؟

ويجوز أن تأتي الأسئلة الأخرى للتفسير في صيغة كيف؟ ونوضح ذلك بمثال من الحس المشترك. إن السؤال "كيف هرب السجين؟" يتطلب تفسيرا لكيفية هروبه، وليس تفسيرا لسبب هذا الهروب. والجواب عن هذا السؤال يجوز أنه قد نشر بعض القضبان المعدنية بشفرة منشار المعادن التي هربتها له زوجته. وإذا تساءلنا عن السبب، فإن الجواب يجوز أن يكون رغبته الشديدة في أن يكون مع زوجته خارج السجن. وتأمل السؤال: "كيف انتقلت المعلومات الوراثية من الأباء إلى الذرية؟ والجواب يتضمن تركيب جزيء "الدى. إن. إيه" DNA والشفرة الوراثية".

4- بنية التفسير العلمي

يتألف أي تفسير علمي من جانبين:

- المفسَّر explanandum، ويدل هذا المصطلح على الأشياء التي يجب تفسيرها.
- المفسَّر explanans، ويدل هذا المصطلح على الأشياء التي تقوم بالتفسير.

الفصيل الحامس: التفسير العلمي حلى ضوء فلسفة كارل حيل-

Scanned by CamScanner

والمفسَّر هو الواقعة التي يتعين تفسيرها، ونشير إلى المفسَّر ذاته في هذه الحالة بواقعة المفسَّر explanandum – fact، ونشير إلى العبارة التي تكشف عن هذه الواقعة بعبارة المفسَّر statement – statement. وقد تكون واقعة المفسَّر جزئية مثل انفجار مركبة الفضاء تشالنجر أو واقعة عامة مثل قوانين الطبيعة.

وعندما يكون المفسَّر واقعة جزئية، نتحدث عنه غالبًا باعتباره حادثة event. والحوادث التي تقع في عالمنا معقدة غاية التعقيد، ويتعذر علينا تفسير جميع جوانبها. خذ مثلًا، تفسير انفجار المركبة تشالنجر، لا نهتم في تفسير هذه الحادثة بحقيقة تقول إن امرأة كانت على متن المركبة، وإنها معلمة، وإن حياتها نالت تأمينًا بمليون دولار. وعندما نتحدث عن واقعة جزئية، فلابد من أن نفهم أن هذا المصطلح يشير إلى جوانب معينة من الحادثة، ولايشير إلى الحادثة في غناها الكامل وتعقدها<sup>(8)</sup>.

والجانب الآخر من التفسير هو المفسَّر. والمفسِّر هو ذلك الذي يقوم بالتفسير. ويتألف المفسِّر من كل الوقائع الجزئية أو الكلية التي تستدعى لتفسير المفسِّر. ونسثير إلى العبارات الخاصة بهذه الوقائع باسم عبارات المفسِّر explanans statements وإذا شئنا أن نقابل الوقائع بعباراتها، يجوز أن نتحدث عن وقائع المفسِّر explanans facts . ويستخدم مصطلح التفسير استخدامًا غامضًا في الكتابات الفلسفية المتعلقة بالتفسير العلمي، إذ يستعمله معظم المؤلفين لينطبق على كائن لغوى يتألف من عبارات المفسَّر وعبارات المفسِّر، ويستعمله آخرون للإشارة إلى مجموعة من الوقائع تتركب من وقائع المفسَّر وواقعة المفسِّر. وهذا الغموض غير ضار في معظم السياقات، ولكن يجب أن نكون على وعي بوجوده<sup>(9)</sup>.

5- التفسيرات العلمية من حيث هي حجج منطقية : الاستقراء والاستنباط

هناك اتجاه فلسفي مؤثر في الفلسفة المعاصرة ينظر إلى التفسيرات العلمي<sup>ة على</sup> أنها حجج arguments. والحجة مجموعة من العبارات، إحداها هي النتيج<sup>ة وبقبة</sup>

ـــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ــ

العبارات هي المقدمات، ويجوز أن توجد مقدمة أو أكثر، وتقدم المقدمات تأييدًا للنتيجة.

وتنقسم جميع الحجج الصحيحة منطقيًّا إلى نوعين: حجج استنباطية deductive وحجج استقرائية inductive. وهناك اختلافات أساسية بين هذين النوعين من الاستدلال يمكن توضيحها من خلال الوقوف على سيات كل منها<sup>(10)</sup>:

| الاستقراء                                                                                                                                                                                              | الاستنباط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الحكم الوارد في النتيجة في الحجة الاستقرائية                                                                                                                                                           | 1- الحكم الموارد في النتيجة في الحجمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| يتجاوز مضمون المقدمات ويقفز عليه. وهـذا                                                                                                                                                                | الاستنباطية الصحيحة يوجد في المقدمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| يعنمي أن الاستقراء توسمي ampliastive                                                                                                                                                                   | وجودًا ضمنيًّا، وهـذا يعني أن الاسـتنباط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ويعبر المناطقة أحيائها عمن قفمز النتيجية عملى                                                                                                                                                          | غير توسعي nonampliative                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المقدمات باسم القفزة الاستقرائية.                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الحجة الاستقرائية الصحيحة ربسا نكون لهما                                                                                                                                                               | 2- إذا كانت المقدمات صادقة، فلا بد مسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مقدمات صادقة ونتيجة كاذبة. فالاستقراء لا                                                                                                                                                               | أن تكون النتيجية صيادقة. الاستنباط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| يحافظ على الصدق بالضرورة.                                                                                                                                                                              | الصحيح يحافظ على الصدق بالضرورة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| induction is not necessarily                                                                                                                                                                           | valid deduction is necessarily truth -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| truth-preserving                                                                                                                                                                                       | Dreserving                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                        | preserving                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجسة                                                                                                                                                                        | -3- إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجسة                                                                                                                                                                        | 3- إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة<br>استقرائية قوية ربيا تضعفها تمامًا.                                                                                                                                   | 3- إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة استنباطية صحيحة (ولم تتغير أية مقدمة من المقدمات الأصلية أو تحذف) تظل الحجة المقدمات الأصلية أو تحذف) تظل الحجة المقدمات الأصلية أو تحذف) تظل الحجة المقدمات الأصلية أو تحذف المعاد المحجة المعاد المحجة المعاد المحجة المعاد معاد المحجة المعاد معاد معاد معاد معاد معاد معاد معاد |
| إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة<br>استقرائية قوية ربيا تضعفها تمامًا.<br>الحجج الاستقرائية تأتى بدرجات مختلفة من                                                                                        | 3- إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة<br>استنباطية صحيحة (ولم تتغير أية مقدمة من<br>المقدمات الأصلية أو تحذف) تظل الحجة<br>صحيحة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة<br>استقرائية قوية ربيا تضعفها تمامًا.<br>الحجج الاستقرائية تأتى بدرجات مختلفة من<br>القوة degress of strength في بعض الحجج                                              | 3- إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة<br>استنباطية صحيحة (ولم تتغير أية مقدمة من<br>المقدمات الأصلية أو تحذف) تظل الحجة<br>صحيحة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة<br>استقرائية قوية ربيا تضعفها تمامًا.<br>الحجج الاستقرائية تأتى بدرجات مختلفة من<br>القوة degress of strength في بعض الحجج<br>الاستقرائية، نجد أن المقدمات تؤيد النتائج | 3- إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة<br>استنباطية صحيحة (ولم تتغير أية مقدمة من<br>المقدمات الأصلية أو تحذف) تظل الحجة<br>صحيحة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة<br>استقرائية قوية ربيا تضعفها تمامًا.<br>الحجج الاستقرائية تأتى بدرجات مختلفة من<br>القوة degress of strength في بعض الحجج                                              | <ul> <li>3- إذا أضيفت مقدمات جديدة إلى حجة استنباطية صحيحة (ولم تتغير أية مقدمة من المقدمات الأصلية أو تحذف) تظل الحجة محيومة.</li> <li>4- المصحة في الحجة الاستنباطية هي مسألة الكل أو لا شيء – or – all</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                       |

الفصل الخامس: التفسير العلمي على ضوء فلسفة كارل همبل ـــــ





ويمكن توضيح سمات الاستنباط عن طريق المثال التالي:

كل إنسان فانٍ.

العقاد إنسان.

إذن العقاد فانٍ.

السمة الأولى في هذه الحجة الاستنباطية المصحيحة أنها ليست توسعية بمعنى أن نتيجة الحجة لم تأت بمعلومات جديدة تتجاوز ما هو موجود في المقدمات. عندما قلنا إن كل إنسان فاني، فقد قلنا بالفعل إن العقاد فاني، مع افتراض أن العقاد إنسان.

السمة الثانية، أن صدق المقـدمات في الاسـتنباط الـصحيح، يـضمن بيقـين صدق النتيجة. وهذه السمة تترتب على الـسمة الأولى. فـإذا كانـت الحجـة غـير توسعية، فإن ما تقوله النتيجة لابد من أن يكون صادقا مادامت المقدمات صادقة.

والسمة الثالثة أن الحجة الاستنباطية الـصحيحة لا تتحول إلى حجة غير صحيحة إذا أضفنا إليها مقدمة أو أكثر. فإذا أضفنا مقدمة جديدة إلى مثالنا السابن على النحو التالي:

كل إنسان فانٍ.

العقاد إنسان.

المازني إنسبان.

إذن العقاد فان.

فإن هذه الإضافة (مع الاحتفاظ بالمقسدمات الأصلية) لا تغير من <sup>صمة</sup> النتيجة.

والسمة الرابعة هي أن الحجة الاستنباطية إما أن تكون صحيحة أو ب<sup>اطلن</sup> ولا ثالث لهما. فإذا كانت صحيحة \_ كما هو الحال في مثالنا \_ فإن صح<sup>تها نأب</sup> ----- اللنة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة بصورة تامة كاملة ولا تقبل التدريج. فالمقدمات تؤيد النتيجة تأييدًا تامًّا ولـيس بدرجة ما فقط. وقبول المقدمات ورفض النتيجة سيكون تناقضًا ذاتيًّا. وإذا كانت الحجة الاستنباطية باطلة، فإن بطلانها لا يأتي بدرجات أيضًا.

193

ويمكن توضيح سمات الاستقراء عن طريق المثال التالى:

كل الغربان التي شوهدت سوداء.

إذن كل الغربان سوداء.

السمة الأولى في هذه الحجة الاستقرائية أنها توسعية بمعنى أن النتيجة تقـرر شيئًا جديدًا لم يرد في المقـدمات بالفعـل. فالمقدمـة لا تـشير إلا إلى الغربـان التـي شوهدت، أما النتيجة فتتحدث عن كل الغربان التي شوهدت والتي لم تشاهد.

والسمة الثانية أنها لا تحافظ على الصدق بالضرورة، بمعنى أن المقدمات ربها تكون صادقة والنتيجة كاذبة، إذ من الممكن أن يوجد في مكمان مما أو زممان مما غراب أبيض أو له لون آخر غير الأسود. فصدق المقدمات في حالة الاستقراء لا يضمن بيقين صدق النتيجة وإنها يجعلها محتملة.

والـسمة الثالثة أن المقـدمات الجديـدة ربـما تـضعف الاسـتقراء القـوي، فملاحظة غراب غير أسود سوف يجعل حجتنا السابقة ضعيفة تمامًا.

والسمة الرابعة هي أن قوة الحجة الاستقرائية تُعَدُّ مسألة درجة. إذا شاهدنا قلة من الغربان في بيئة واحدة وضيقة النطاق، فإن المقدمة لن تؤيد النتيجة تأييدًا قويًّا، ولكن لو شاهدنا عددًا كبيرًا من الغربان في مجموعة متنوعة من الظروف واسعة النطاق، فإن المقدمة تؤيد النتيجة تأييدًا قويًّا.

إن المسحة الاستنباطية deductive validity والمصواب الاستقرائي inductive correctness لا يتوقفان على صدق المقدمات أو صدق النتيجة. فالاستنباط الصحيح ربما تكون له مقدمات صادقة ونتيجة صادقة، مثل:

----- القصل الحنامس: التفسير العلمي على ضوء فلسفة كارل حبل -----



كل الحيوانات جميلة الشكل √كل الغزلان حيوانــــات √كل الغزلان جميلة الشكل √والاستنباط الصحيح ربها تكون له مقدمة كاذبة أو أكثر ونتيجة كاذبة مئل: كل الغزلان كلاب ×كل الفئران غزلان ×كل الفئران كلاب ×والاستنباط الصحيح ربها تكون له مقدمة كاذبة أو أكثر ونتيجة صادقة مئل: كل الغزلان تنبح ×كل الغزلان تنبح ×يعض الكلاب غزلان ×

وعندما نقول إن الاستنباط الصحيح يحافظ على المصدق بالمضرورة، فإنسا تعني أن النتيجة لابد أن تكون صادقة إذا كانت المقدمات صادقة The conclusion would have to be true if the premises were true.

ومن ثُمَّ لا يمكن أن يوجد استنباط صحيح بمقدمات صادقة ونتيجة كاذبة، وعندما ننظر إلى الحجج الاستقرائية الصائبة نجد أنه طالما أنهما لا تحافظ على الصدق بالضرورة فإن أي ربط لقيم صدق المقدمات والنتيجة يكون ربطًا ممكنًا، وما نود أن نقوله هو أنه إذا كانت المقدمات صادقة (وتشمل كل المعرفة الملائمة)، تكون النتيجة احتمالية (11).

#### 6 - نموذج التفسير العلمي

قدم الفلاسفة عدة محاولات للتفسير العلمي أشهرها نهاذج كمارل همبل، واقترح فيها أن تفسير واقعة هو إثبات كيف يمكن تصنيف هذه الواقعة تحت قانون أو عدة قوانين بالإضافة إلى شروط معينة. وتُسَمَّى هذه الطريقة في التفسير نموذج القانون الشامل lovering law model ن التفسير فيها هو مسألة تحديد قانون يشمل الحالة موضوع البحث. يقول همبل إن نموذج القمانون المشامل "يكمن في استنباط كل ما يتم تفسيره أو التنبؤ به من القوانين العامة بالاتحاد مع المعلومات المتعلقة بوقائع جزئية"

وهناك صورتان من نموذج القانون الشامل:

1- النموذج الاستنباطي- القانوني للتفسير

deductive - molological model of explanation

2- النموذج الاحتمالي- الإحصائي للتفسير

### probabilistic - statistical model of explanation

والمراد بكلمة "النموذج" مجموعة من الشروط تؤلف قالبًا، بحيث إذا استوفى شيء ما الشروط ومن ثَمَّ يلائم القالب، فإنه يفسر الواقعة المراد تفسيرها. وتُسَمَّى الواقعة المراد تفسيرها باسم المفسَّر، والواقعة التي تقوم بالتفسير باسم المفسِّر.

خذ مثلا يوضح النموذج الاستنباطي القانوني. هب أن جهاز التبريد في سيارتك قد انفجر ليلا، كيف تفسر هذه الحادثة؟ هذا المثال يتألف من ثلاثة عناصر أساسية هي: 1- الحادثة المطلوب تفسيرها وهي انفجار جهاز التبريد في سيارتك ليلًا. وهي المُشَر.

ـــ الفصل الحامس: التفسير العلمي على ضوء فلسفة كارل حمبل ــــــ



2- مجموعة الحوادث السابقة على الحادثة المطلوب تفسيرها وهي: أن جهاز التبريد كان مملوءًا تمامًا بالماء، وكان مغلقا بإحكام، ولم يوضع مع الماء أي سائل ضد التجمد، وكانت السيارة متروكة في الهواء الطلق، وانخفضت درجة الحرارة أثناء الليل انخفاضًا شديدًا حتى وصلت إلى ما تحت الصفر. وكل هذه الحوادث أو السوابق هي المفسَّر الجزئي للحادثة المراد تفسيرها.

3 – القانون الفيزيائي القائل عندما يتجمد الماء يزداد حجمه. والقانون يربط بين الحادثة المراد تفسيرها والحوادث الأخرى المفسرة لها جزئيًّا، والقانون يفسر الحادثة المراد تفسيرها جزئيًّا أيضًا.

وهذا يعني أن تفسير الظاهرة موضوع البحث يتطلب منا وصفًا لظروفها، وتحديد القانون أو مجموعة القوانين المناسبة، ونستنبط من جمع الاثنين حدوث الظاهرة.

ولقد وضع همبل وأوبنهايم أربعة شروط للكفاية بالنسبة للتفسيرات الاستنباطية القانونية(<sup>(13)</sup>:

- . يجب أن يكون المفسَّر نتيجة منطقية للمفسَّر، وبعبارة أخرى، لابد أن يكون المفسَّر قابلًا للاستنباط منطقيًّا من المعلومات المتضمنة في المفسَّر. وهذا يعني أن التفسير يجب أن يكون حجة استنباطية صحيحة.
- 2. يجب أن يتضمن المفسِّر قوانين عامة، أو قانونًا عامًّا على الأقل \_ وهذا القانون لابد من أن يكون مطلوبا لاستنتاج المفسَّر.
- ٤. لابد من أن يملك المفسَّر مضمونًا تجريبيًا، أعني لابد من أن يكون قرابلًا للاختبار، من حيث المبدأ على الأقل، عن طريق التجربة أو الملاحظة.
  - ٩. الجمل التي تؤلف المفسَّر لابد من أن تكون صادقة.

يصنف همبل وأوبنهـايم الـشروط الثلاثـة الأولى عـلى أنهـا شروط منطقي<sup>ـة</sup> للكفاية والرابع على أنه شرط تجريبي. وفى مثال انفجار جهاز التبريد في الـسي<sup>ارة،</sup>

\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة .

نلحظ أن الحجة قد استوفت هذه الشروط الأربعة، ومن ثَمَّمَّ فإنهما تُعَـدُّ تفسيرًا صحيحًا. أما لو استوفت الحجمة المشروط الثلاثية الأولى من غير أن تستوفي بالضرورة الشرط الرابع، فإنها تُعَدُّ تفسيرًا ممكنًا potential explanation.

197

ليست كل التفسيرات العلمية من النوع الاستنباطي القانوني، وإنها هناك تفسيرات إحصائية، وتودى القوانين الإحصائية دورًا مهميًّا في فروع العلم المعاصر. والاختلاف بين النموذج الاستنباطي القانوني والنموذج الاستقرائي هو أن القانون الشامل الذي يربط المفسَّر والمفسِّر يكون فرضًا احتماليًّا في حالة النموذج الاستقرائي<sup>(11)</sup>.

يقول همبل: "التفسير الاحتمالي، إذن، يثبت أنه بالنظر إلى المعلومات المقدمة في المفسَّر، التي تتضمن قوانين الاحتمال الإحصائية، لابـد مـن أن نتوقـع ظـاهرة المفسَّر بدرجة عالية من الاحتمال الإستقرائي".

والمثال الذي يضربه همبل لتوضيح فكرة الاحتمال يقول:

- مناك احتمال كبير أن يصاب بمرض الحصبة من يخالط شخصًا مصابًا بهذا المرض.
  - . (س) كان مخالطًا لشخص مصاب بهذا المرض.
  - . (س) قد أصيب بهذا المرض (يكون أمرًا محتملاً بدرجة عالية).
     خذ مثلًا آخر:
- 1- هناك احتمال كبير أن يصاب بمرض انفلونزا الطيور مَن يأكل من الطيور المهاجرة.
  - 2- محمد أكل طيرًا من هذه الطيور.
     3- أصيب محمد بهذا المرض (أمر محتمل بدرجة عالية).

ــــ الفصل الخامس: التفسير العلمي حل ضوء فلسفة كارل هميل ــــــ

وهناك محاولات أخرى لفهم منطق التفسير العلمي تركز على طريقة استعمال الكلمات في التفسير، وَتُعْرَف هذه الطريقة باسم المنطق الاستعمال pragmatic في التفسير، (وكلمة pragmatic هنا تترجم إلى استعمالي وهي صفة من علم الاستعمال pragmatics، وبالتالى لا تترجم إلى براجماتي كما يشيع الآن في كتب فلسفة العلم)، ويدافع عن هذه الطريقة بعض فلاسفة العلم الأحياء مثل فان فراسين (1941 - ) في كتاب الصورة العلمية وغيره من الدراسات<sup>(15)</sup>. ولكن المشكلة التي تواجه الطريقة الاستعمالية البديلة لنموذج همبل هي أنها لا تنجح في تحديد ما يميز التفسيرات العلمية من التفسيرات غير العلمية.





Scanned by CamScanner

هوامش الفصل الخامس

 د. عزمي إسلام، مفهوم التفسير في العلم من زاوية منطقية، حوليات كلية الآداب، جامعة الكويت، 1983، ص 11-12.

- Wesley C. Salmon, "Scientific Explanation," in Merrilee H. Salmon (et al.), Introduction to the Philosophy of Science, Indianpolis / cambridge: Hackett Publishing Company, 1999, pp. 8 - 9.
- Alexander Bird, Philosophy of Science, Mcgill Queen's University press, 1998, p. 62.

وفي أنواع أخرى من التفسير انظر: Jan Fay, The Nature of Scientific Thinking: On Interpretation, Explanation, and Understanding, Palgrave Macmillan, 2014, pp.163-168.

4. د. زكي نجيب محمود، بذور وجذور، الطبعة الأولى، القاهرة، دار الشروق، 1990، ص 68 - 69.

د. صلاح إسماعيل، نظرية المعرفة المعاصرة، الطبعة الأولى، القاهرة، الدار المصرية
 د. صلاح إسماعيل، نظرية، 2005، ص 39–40.

6. Carl G. Hempel, *Philosophy of Natural Science*, Englewood cliffs, N.J.: Prentice – Hall, 1966, p.3 ff.

> وفي تناول بديل لطريقة همبل، انظر: Erik Weber, Jeroen van Bouwel and leen De Vreese, Scientific Explanation, New York, London: Springer, 2013, pp.39-91.

 Wesley C. Salmon, "Scientific Explanation," pp. 9-10. And see also W. H. Newton-Smith, "Explanation," in W. H. Newton-Smith (ed.) A Companion to Philosophy of Science, Malden, Oxford; Blackwell Publishers, 2001, pp.127-133.

8. Ibid., p. 10.

9. Ibid., p. 10.

 Ibid., p.11. and see also Jim Woodward "Explanation," in Peter Machamer and Michael Silberstein (eds.), The Blackwell Guide to the Philosophy of Science, Malden and Oxford: Blackwell Publishers, 2002, pp. 37-54.

- Ibid., p.12. and see also wesley C. Salmon, "Scientific Explanation and the Causal Structure of the World," in David – Hillel Ruben (ed.), Explanation, Oxford: Oxford University Press, 1993, pp. 78 - 112.
- 12. Carl G. Hempel, The Philosophy of Carl G. Hempel: Studies in Science, Explanation and Rationality, edited by James H.Fetzer, Oxford: Oxford University Press, 2000, p. 87. And see also Stuart Glennan, "Explanation," in Sarka Sahotra and Jessica Pfeifer (eds.) (2006) The Philosophy of Science: An Encyclopedia, New York, London: Routledge, p. 276.
- Carl G. Hempel, Aspects of Scientific Explanation and Other Essays in the Philosophy of Science, New York: The Freee Press, 1966, pp. 247 – 248. And see also Wesley C. Salmon, Four Decades of Scientific Explanation, University of Pittsburgh Press, 2006, p. 12.
- 14. Carl G. Hempel, The Philosophy of Carl G. Hempel: Studies in Science, Explanation and Rationality, p.72.
- Bas C. van Fraassen, The Scientific Image, Oxford University Press 1980;
   "The Pragmatics of Explanation", American Philosophical Quarterly 14, 1977, pp. 143-150.

200

Scanned by CamScanner

اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة .

الفصل

السادس



A.C.

## كواين والإبستمولوجيا الطبيعية

Scanned by CamScanner

202

"توفي ويلارد فان أورمان كواين، عميد الفلاسفة الأمريكيين، وهو في الثانية والتسعين. وقبل خمسين عامًا على وجه التحديد، في ديسمبر عام 1950، قرأ كواين مقالة "عقيدتان للتجريبية" على القسم الشرقى من الجمعية الفلسفية الأمريكية أقلقت المستمع وأوقعت في نفسه دوارًا وجعلته ينقلب على عقبيه. وبعد أن نشرت هذه المقالة في العام التالى صارت من أكثر المقالات التي نوقشت والتي تركت أعظم الأثر في فلسفة العالم الناطق بالانجليزية في القرن العشرين. وقليلة هى تلك المقالات التي لها أثر مماثل في مجرى الفكر الفلسفي. وتمثل هذه المقالة نموذجًا للحجة المحكمة والمقنعة، وعينة جيدة من نثر كواين الرائع. وهي قبل كل شيء تُعَدُّ اختراقًا خياليًّا في المعرفة. والسبب في ذلك أن كواين أثار فيها بصورة جديدة وملحة السؤال القديم عن العلاقة بين الفلسفة والبحث التجريبي.

وفى مقالة "عقيدتان للتجريبية" شك كواين في التمييز بين الحقائق الضرورية necessary truths والحقائق الممكنة contingent truths. ويقدّم البحث التجريبي الحقائق الممكنة، وهى التقارير التي يمكن أبطالها، من حيث المبدأ، على ضوء ملاحظات أو تجارب إضافية... ويجب على الفلسفة، كما علمنا أفلاطون وأرسطو، أن تقدم الحقائق الضرورية، مثلما تفعل الرياضيات. وقال كواين <sup>لا</sup> يوجد معيار لتحديد أين تتوقف الاستعانة بالواقع التجريبي وأين تبدأ الاستع<sup>انة</sup>

Scanned by CamScanner

203

بعلاقات الأفكار وبمعاني الكلمات. وبالفعل لا توجد طريقة جيدة لتصنيف الحقائق إلى حقائق ضرورية وحقائق ممكنة. وبدلا من هذه الثنائية القديمة، اقترح كواين أننا لابد من أن نتصور سلسلة تمتد من الاعتقادات التي لا يمكن تخيل التخلي عنها إلى الاعتقادات التي يمكن أن نتخيل بسهولة أن الملاحظات المقبلة لا تؤيدها".

Richard Rorty, "An Imaginative Philosopher: The legacy of W.V.Quine," Chronicle of Higher Education, Feb. 2, 2001.

#### 1- مقدمة

هناك مجموعة كبيرة من الفلاسفة دعت في العقود الثلاثة الأخيرة من القرن العشرين إلى فكرة الإبستمولوجيا الطبيعية naturalistic epistemology، ثم تزايد الاهتهام بهذه الفكرة في أيامنا، فكثر أنصارها وكثر نقادها أيضًا. والمذهب الطبيعي بصفة عامة يعني أن كل شيء موجود ينتمي إلى عالم الطبيعة، وإذا شئنا أن ندرسه فلابد من أن ندرسه عن طريق المناهج الملائمة لدراسة هذا العالم، وهي مناهج العلوم الطبيعية. والواقع أن هذا المذهب يتمتع بتراث فلسفي شري،

ـــ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ـــــــ

وتتجلى تطبيقاته في جميع مجالات الفلسفة، فهناك المذهب الطبيعي في الميتافيزيقا، والأخلاق، وفلسفة اللغة، وفلسفة العقل، بيد أن تـأثيره الأسـاسي يـأتي في مجـال الإبستمولوجيا ويمتد إلى فلسفة العلم.

ولما كانت الإبستمولوجيا الطبيعية تمثل صورة من صور النزعة العلمية scientism وتُعَدُّ أثرًا من آثارها، فإن التساؤل عن مدى شرعية هذه النزعة، ومدى تأثيرها في الفلسفة، هو سؤال عام يحفل به هذا الفصل ويسري في صفحاته سريان الزيت في الزيتونة، وسوف نقدم في نهايته جوابنا عليه. وتشير النزعة العلمية خلافًا بين الفلاسفة المعاصرين، فمنهم من يؤيدها أقوى التأييد، ومنهم من يخاصمها أشد الخصومة، ومنهم من يتلطف فيأخذ منها بأشياء ويترك أخرى. ويرتكز هذا الخلاف في خاتمة المطاف على أمرين هما: طبيعة الفلسفة، وحدود العلم. ولقد جرت عادة الفلاسفة على طرح السؤال حول طبيعة البحث الفلسفي، ومعاودة النظر فيه في كل عصر من عصور الفلسفة، ومع بداية العصر الخديث أصبح الشغل الشاغل للفلاسفة هو بحث علاقة الفلسفة بغيرها من إبداعات الإنسان وعلى رأسها العلم.

وتفهم النزعة العلمية بجملة من المعاني يأتي في طليعتها معنيان: 1 - أن العلـوم أكثـر أهميـة مـن الفنـون والآداب وغيرهـا مـن الفاعليات البشرية في فهم العالم الذي نعيش فيه.

2 - أن المنهج العلمي هو وحده القادر على حـل المـشكلات التـي تواجه الإنسان.

والمعنى الأول لا يعنينا هنا لأنه ينطوي على قدر كبير من مجاوزة الحق، ناهيك عن ازدراء ما يخرج عن إطار العلم، وإنها الذي يعنينا هو المعنى الثاني لأنه المصدر الحقيقي لتباين الآراء حول هذه النزعة.

وفي هذا المعنى الثاني نجد أن أنصار النزعة العلمية يقولون إن الأسئلة "الوحيدة" التي تقبل الإجابة عنها بصورة مشروعة هي الأسئلة التي يمكن أن \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

Scanned by CamScanner



يجيب عليها العلماء عن طريق الاستعانة بمناهج العلوم الطبيعية. ويقولون أيضًا إن الإجابات الصحيحة الوحيدة التي يملكونها (أو سوف يملكونها في أي وقت) هي الإجابات التي تأتي عن طريق تطبيق مناهج الاختبار والتأييد Inseing and a الإجابات التي تأتي عن طريق تطبيق مناهج الاختبار والتأييد confirmation instain في العلوم الطبيعية. ومعنى هذا أن النزعة العلمية تقرر أن الدعاوي الوحيدة المشروعة هي التي يمكن تأييدها أو تكذيبها عن طريق مناهج العلوم الطبيعية. وإذا حددنا النزعة العلمية بطريقة غير مباشرة، بدلًا من تحديدها بطريقة مباشرة، جاز لنا القول إنها تقرر أنه حتى لو ظهر أن هناك أسئلة لا تكون إجاباتها علمية بصورة مباشرة، فإن السؤال عما إذا كانت هذه الإجابات مقبولة هو سؤال علمي. وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة أخرى، قل إنه حتى إذا زعم الناس معرفة الإجابات عن الأسئلة التي ليست علمية في ظاهر الأمر، فإن السؤال عما إذا كانوا يعرفون ما يدعون معرفته هو سؤال يجيب عنه العلماء عن طريق الاحتكام إلى مناهج العلوم الطبيعي وعقلانية مناهج.

والنزعة العلمية ليست وليدة عصرنا، وإنها تضرب بجذورها في تاريخ الفلسفة البعيد. فأنت تستطيع أن تلمس شيئًا منها عند الذريين القدماء، وتجد لها صورة أكثر وضوحًا عند بيكون في العصر الحديث، ثم تجدها بارزة لدى فلاسفة التجريبية الانجليزية وبخاصة هيوم. وفي العشرينيات من القرن العشرين حظيت النزعة العلمية بتأييد كبير من بعض فلاسفة جماعة فينا، واكتسبت عرضًا وشرحًا واضحًا في كتاب إيسر اللغة والصدق والمنطق عام 1936 الذي يُعَدُّ التعبير الكلاسيكي عن حركة الوضعية المنطقية، تلك الحركة التي ارتكزت على عدة أفكار محورية، حسبنا أن نشير إلى فكرتين منها، إحداهما هي مبدأ التحقق القائل بأن معنى الجملة هو منهج التحقق منها، والأخرى هي تقسيم القضايا ذات المعنى ليل قضايا تحليلية تكون صادقة بمقتضى معاني كلهاتها فقط، وقضايا تركيبية يمكن التحقق منها بصورة تجريبية. وفي فكرنا العربي المعاصر دافع الدكتور زكي نجيب محمود (1905 – 1993) عن هاتين الفكرتين وغيرهما من أفكار الوضعية محمود (1905 – 1993) عن هاتين الفكرتين وغيرهما من أفكار الوضعية

. الفصل السادس: كوابن والإبستمولوجيا الطبيعية ــــــ

المنطقية، ودافع عن النزعة العلمية بصفة عامة. ولكن الصعوبات الكثيرة التي واجهها مبدأ التحقق، في فلسفة اللغة وفلسفة العلم على حد سواء، دفعت خصوم الوضعية المنطقية إلى القول إنها أخفقت في أن تقدم تعريفًا دقيقًا مقبولًا لهذا المبدأ. على أن النزعة العلمية واصلت البقاء في كتابات فلاسفة آخرين مثل لويس C. I. Lewis (1906 – 1964) ونيلسون جودمان Nelson Goodman).

وأخيرًا تجسدت النزعة العلمية في اتجاه الإبستمولوجيا الطبيعية الذي يُعْرَفُ بأساء أخرى مثل تطبيع الإبستمولوجيا والاسم الأخير هو أكثر والإبستمولوجيا المتطبعة naturalized epistemology، والاسم الأخير هو أكثر الأسهاء ورودًا في الكتابات الفلسفية، غير أنني اخترت اسم الإبستمولوجيا الطبيعية لوضوح دلالته واستقامة لفظه. ومؤسس هذا الاتجاه هو الفيلسوف الطبيعية لوضوح دلالته واستقامة لفظه. ومؤسس هذا الاتجاه هو الفيلسوف الأمريكي ويلارد فان كواين W.V. Quine و1000 (<sup>30)</sup>، ويدافع عنه الأمريكي ويلارد فان كواين W.V. Quine والفن جولدمان مجموعة كبيرة من الفلاسفة في مقدمتهم ألفن جولدمان (1938)، ويدافع عنه الامريكي وليلاد فان كواين Fred Dretske وألفن بلانتينجا Gilbert Harman (1932)، ووليم لايكرن Alvin Goldman والفن بلانتينجا واعدان وألفن بلانتينجا معانه والنه المان المان الفلاء واليم الايكريز وألفن بلانتينجا Susan Haack (1946)، وغيرهم.

ويسعى هذا الفصل إلى تحقيق الأهداف التالية:

- 1- تحديد الاتجاهات والمفاهيم المختلفة التي تندرج تحت اسم
   الإبستمولوجيا الطبيعية.
- 2- بيان الحجج والآراء التي قَـدَّمَها الإبـستمولوجيون الطبيعيون لتأييد نظرياتهم.
  - 3 مناقشة الانتقادات التي وجهها الفلاسفة إلى الإبستمولوجيا الطبيعية. \_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_



-4 بيان موقفنا من هذا الاتجاه في دراسة الإبستمولوجيا من خلال دفاعنا عما نسميه المذهب الطبيعي الإبستمولوجي المعتدل.

## 2-الاتجاهات الأساسية في الإبستمولوجيا الطبيعية

إن الإبستمولوجيا في معناها التقليدي هي دراسة المعرفة أو الاعتقاد المسوغ Justified belief. ويسعى الإبستمولوجيون لإنجاز هذه الدراسة عن طريق الإجابة عن الأسئلة التالية:

1 - ما المعرفة؟ 2 - ما الذي يمكن أن نعرفه؟ وما وسائلنا إلى معرفته؟ 3 - ما الذي يوجد لكي يكون الاعتقاد مسوغًا، أو ما الـشروط الواجـب توافرها لكي نكون مسوغين في الاعتقاد بشيء ما؟

يهدف السؤال الأول إلى تحديد مفهوم المعرفة، أما السؤال الثاني فيحدد مجال المعرفة وموضوعاتها ومصادرها، وأما السؤال الثالث فيناقش مفهوم التسويغ الذي يحدد لنا المعايير التي تميز بين الاعتقادات المسوغة والاعتقادات غير المسوغة. وفي الإجابة عن تلكم الأسئلة، يستطيع المرء أن يحلل المفاهيم الإبستمولوجية الأساسية وهي الاعتقاد والصدق والتسويغ، وصياغة المبادئ العرفية epistemic principles التي تضبط استعمال هذه المفاهيم. وتقديم الإجابات المقنعة عن هذه الأسئلة يؤدي في نهاية الأمر إلى تفنيد النزعة المتكية المعرفة أو اليقين.

هذا هو التصور التقليدي للمعرفة، الذي يشترك فيه الفلاسفة قديمًا وحديثًا، بدءًا من أفلاطون في محاورة ثياتيتوس بصفة خاصة، ومرورًا بـديكارت ولـوك حتى كارناب وجودمان. ولكن الإبستمولوجيا الطبيعية جاءت لتكون ثورة ضد الإبستمولوجيا التقليدية. ولكي نحدد الملامح العامة لهذه الثورة قبل الدخول في

ـــ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ــــ



تفصيلاتها، يحسن بنا أن نوضح المفاهيم الداخلة في مصطلح الإبستمولوجيا الطبيعية. فهل هناك فكرة واحدة تجمع كل الفلاسفة الذين يرفعون شعار تطبيع الإبستمولوجيا؟ وإذا كان الإبستمولوجيون الطبيعيون يتفقون على فكرة أساسية، فإلى أي حد تختلف نظرياتهم بعضها عن بعض؟

胚

إن اسم الإبستمولوجيا الطبيعية واسع ويكتنف الغموض وتندرج تحتم مجموعة من المفاهيم حاولت سوزان هاك <sup>(4)</sup> التمييز بينها على النحو التالي <sup>(5)</sup>:

- (1) توسيع مصطلح الإبستمولوجيا بحيث لا يشير إلى النظرية الفلسفية في المعرفة فحسب، وإنها يـشير أيـضًا إلى الدراسـات العلميـة الطبيعيـة في الإدراك.
- (2) الاقتراح القائل بإعادة بناء الإبستمولوجيا على أنها العنصر الفلسفي في مشروع مشترك مع علوم الإدراك sciences of cognition، والتي تعالج فيه الفلسفة الأسئلة المتعلقة بالمعرفة البشرية معالجة موسعة بحيث تشمل مجالات جديدة يقترحها العلم الطبيعي.
- (3) الدعوى بأن المشكلات التقليدية في الإبستمولوجيا يمكن حلها بطريقة بعدية a posteriori وداخل شبكة الاعتقاد التجريبي.
- (3) الدعوى بأن نتائج علوم الإدراك ربما تكون ملائمة للمشكلات الإبستمولوجية التقليدية، ويجوز استخدامها استخدامًا مشروعًا في حلها، والكلام هنا عن:
  - (أ) كل المشكلات التقليدية.
  - (ب)بعض المشكلات التقليدية.
- (4) الدعوى بأن المشكلات التقليدية في الإبستمولوجيا يمكن حلها عن طريق علوم الإدراك الطبيعية، والحديث هنا عن:
   (أ) كل المشكلات التقليدية.
   – اللغة والعلم في الفلسفة المعاصم ق

Scanned by CamScanner

(ب) بعض المشكلات التلقيدية.

(5) الدعوى بأن المشكلات التقليدية في الإبستمولوجيا غير مشروعة، وأخطأ الفهم في تصورها، ولابد من الـتخلي عنهـا لكـي تحـل محلهـا الأسئلة العلمية الطبيعية حول الإدراك الإنساني، وهذا ينصب على:

(أ) كل المشكلات التقليدية.

(ب) بعض المشكلات التقليدية.

وأنت تلاحظ أن هـذه المفـاهيم متفاوتـة في درجـة قوتهـا، فهـي تبـدأ مـن الدعاوي المعتدلة إلى حد ما ثم تتصاعد حتى تصل إلى الدعاوي الجذريـة تمامًـا. وهي في هذا تختلف فيها بينها اختلافًا بعيدًا، بل وتتعارض أحيانًا.

وطالما أن المفهومين (1) و (2) يستلزمان توسيعًا لمجال الإبستمولوجيا، فإنه يجوز تصنيفهما على أنهما صورتان من المذهب الطبيعي التوسعي expansionist naturalism. وطالما أن المفهومين (3) و (4) يسملهان بمشرعية المشكلات الإبستمولوجية التقليدية، ولكنهما يقترحان معالجتها بشكل طبيعي جديـد، عـلى حين نجد أن المفهوم (5) ينكر شرعيتها، ويقترح أن تحل محلها مشروعات طبيعية إلى حــد بعيد فإنه يجوز للمرء أن يصنف المفهومين (3) و (4) على أنهما المـذهب الطبيعي الإصلاحي reformist naturalism، ويصنف المفهوم (5) على أنه المذهب الطبيعي الثوري revolutionary naturalism. ومن ناحية أخرى، طالما أن المفهومين (4) و (5) يجعلان الإبستمولوجيا مشروعًا داخليًّا للعلوم الطبيعية، على حين لا يجعلها المفهوم (3) كذلك، فإنه يجوز للمرء أن يصنف المفهومين (4) و (5) على أنهما مذهب طبيعي علمي scientistic naturalism، ويصنف المفهوم (3) على أنه مذهب طبيعي بعدي a posteriorist naturalism. والحل الوسط هو وصف المفهوم (3) بأنه المذهب الطبيعي البعدي الإصلاحي reformist, a posteriorist naturalism، ووصف المفهوم (4) بأنه المذهب الطبيعي العلمي الإصلاحي reformist scientistic naturalism، ووصف المفهوم (5) بأنه الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ــ

المذهب الطبيعي العلمي الشوري naturalism revolutionary scientistic و (5) و (5) يجوز أن ولكي نميز الصورة (أ) من الصورة (ب) في المفاهيم (3) و (4) و (5) يجوز أن نُسَمَّى (أ) باسم الصورة "الضيقة" من المذهب الطبيعي، ونسمي (ب) باسم الصورة "الواسعة"<sup>(6)</sup>.

من خلال النظر في جميع هذه المفاهيم يتبين لنا أن السمة الأساسية التي تميز الإبستمولوجيا الطبيعية وتفصلها عن الإبستمولوجيا التقليدية هي اتصال الإبستمولوجيا بالعلم، ولكن هذا الاتصال هو مصدر الاختلاف والتنوع بين هذه المفاهيم. ولا أظن أن المفهومين (1) و (2) يثيران كثيرًا من الجدل بين أنصار الإبستمولوجيا التقليدية وأنصار الإبستمولوجيا الطبيعية؛ وذلك لأنهما يعبران عين المبذهب الطبيعيي التوسيعي البذي لاينكر صبحة الأسيئلة والمفاهيم الإبستمولوجية التقليدية، ولا ينكر أيضًا الطرق النظرية في معالجتها وحلها، وإنها يسلم بذلك كله ويضيف إليه بعدًا جديدًا، وهو مد الجسور إلى العلوم الطبيعية على أساس أن البحث التجريبي يمكن أن يكون ملائمًا لبعض الأسئلة الإبستمولوجية. ولكن الاختلاف ينشأ حول ما يقدمه المفهوم الثالث وبخاصة صورته الضيقة (أ)؛ لأنها تؤكد على حل كل المشكلات التقليدية بطريقة بعدية، والمعروف أن الإبستمولوجيا التقليدية أولية، أما الصورة الواسعة (ب) من المفهوم الثالث فتقترب إلى حدٍّ ما من المذهب الطبيعي التوسعي. ثم يزداد الخلاف بين الإبستمولوجيين التقليديين والطبيعيين عندما نصل إلى المفهوم (4) الذي يجعل الإبستمولوجيا جزءًا من العلم الطبيعي، ثم تـصل الثورة الطبيعية في الإبـستمولوجيا إلى أقـصي مــداها مــع المفهــوم (5) الــذي ينكـر شر<sup>عيــة</sup> الإبستمولوجيا التقليدية، ويطالب باستبدالها وإحلال الدراسات العلمية المتعلقة بالإدراك محل التأملات النظرية التقليدية. وتُسَمَّى هذه الدعوى دعوى الاستبدال replacement thesis. وهكذا طرد المذهب الطبيعي الشوري الإبستمولوجيا النظرية من مدينة الفلسفة دون أن يودعها بدمعة عين.

\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_



وبالرغم من دقة التقسيبات السابقة لاتجاهبات البحث في الإبستمولوجيا الطبيعية، فإنها تبدو كثيرة، وربيا تؤدي إلى شيء من الإرباك. فهل يمكن إيجازها وتبسيطها؟ جواب ذلك يتجلى في المحاولة التي تميز بين صورتين من المذهب الطبيعي: المذهب الطبيعي القوي strong naturalism، والمذهب الطبيعي الضعيف weak naturalism. والفكرة الأساسية التي يشتركان فيها وتجمعهما الضعيف أن العلم التجريبي يقوم بدور مهم في الإستمولوجيا، بمعنى أن الأسئلة معا هي أن العلم التجريبي يقوم بدور مهم في الإستمولوجيا، بمعنى أن الأسئلة والاجتهاعية، أما القضية التي يختلفان عليها وتفصلهما فهي "النطاق" الذي عليه والاجتهاعية، أما القضية التي يختلفان عليها وتفصلهما فهي "النطاق" الذي عليه الإبستمولوجية يمكن فحصها وحلها باستخدام مناهج العلوم الطبيعية والاجتهاعية، أما القضية التي يختلفان عليها وتفصلهما فهي "النطاق" الذي عليه الإبستمولوجية المشروعة هي أسئلة علمية، وبالتالي يمكن رد الإبستمولوجيا إلى العلم أو استبدال العلم بها. وعلى العكس من ذلك نجد أن المذهب الطبيعي وأن بعض الأسئلة الإبستمولوجية يمكن حلها عن طريق العلم، الفعيف يزعم أن بعض الأسئلة الإبستمولوجية يمكن حلها عن طريق العلم، وأن بعض الأسئلة الإبستمولوجية المشروعة الإستمولوجيا يلى الفعيف يزعم أن بعض الأسئلة الإبستمولوجية يمكن حلها عن طريق العلم، وأن بعض الأسئلة الإبستمولوجية المشروعة ليست أسئلة علمية وما الي عمن حلها عن طريق العلم، وأن بعض الأسئلة الإبستمولوجية المشروعة ليست أسئلة علمية ولا يمكن حلها الذهب الطبيعي الإبستمولوجي المعدل الذي نؤيده في هذه الدراسة.

211

### 3- الإبستمولوجيا النظرية

تستطيع أن ترسم للإبستمولوجيا التقليدية صورة مصغرة، ومع ذلك تكشف لك عن ماهية هذه الإبستمولوجيا كشفًا دقيقًا. فمارسة هذه الإستمولوجيا تأتي على نحو مستقل عن أي تنظير علمي، بل إنها تكون سابقة عليه. ولا يظهر التنظير العلمي إلا بعد أن يفرغ الإبستمولوجي التقليدي من وضع نظريته. ولا غرو بعد ذلك أن نصف الإبستمولوجيا التقليدية بأنها نظرية وتأملية. نجد هذا التصور للبحث الإبستمولوجي واضحًا أشد الوضوح عند ديكارت، ولا نجاوز الحق في شيء إذا قلنا إن الإبستمولوجيا الديكارتية هي نموذج الإبستمولوجيا التقليدية. فقد دأب الفلاسفة منذ ديكارت حتى عصرنا على بناء المعرفة على أساس ملائم المان المان والإبستمولوجيا الديكارتية هي



الأساس يضمنه العقل وحده كما يقول العقليون، أو تضمنه التجربة وحدها كما يقول التجريبيون، فإنه يشكل الركيزة الأولى أو قل البنية التحتية التي يقام عليها صرح المعرفة. ويتمثل هذا الأساس في مجموعة من الاعتقادات لا سبيل إلى الشك فيها، والتي نستدل منها على اعتقادات أخرى إضافية تؤلف البنية الفوقية لنظرية المعرفة. وتُسَمَّى هذه النظرية في التسويغ الإبستمولوجي باسم النزعة الأساسية foundations theory ويعبر عنها أحياناً بنظرية الأسس من النزعة الأساسية واتفق الفلاسفة على تسمية الاعتقادات التي تمثل حجر الأساس من البناء المرفي واتفق الفلاسفة على تسمية الاعتقادات التي تمثل حجر الأساس من البناء المرفي باسم الاعتقادات التي تمثل حجر الأساس من البناء المرفي وعقول أصحاب النزعة الأساسية، وبخاصة صورتها القوية، إن الاعتقادات ويقول أصحاب النزعة الأساسية، وبخاصة صورتها القوية، إن الاعتقادات الأساسية يقينية infallible، ولا سبيل إلى الشك فيها عالمان، ومعصومة من الخطأ عالاالفاة الولاية التصحيح الأسوف المولية، ومسوغة للوهلة الأولى الخطأ عالية الولاية التصحيح الأوصاف التي أطلقوها عليها.

وتقدِّم النزعة الأساسية عند ديكارت نظرية موحدة تجيب في وقت واحد على مجموعة من الأسئلة هي:

1- ما المعرفة؟
 2- ما الذي يجب أن نفعله لكي نحصل على المعرفة؟
 3- كيف تكون المعرفة ممكنة؟

4- ما الذي يمكن أن نعرفه؟

ولقد اعتبر ديكارت أن المعرفة عبارة عن اعتقادات أساسية أو اعتقادات نستمدها من الاعتقادات الأساسية عن طريق مبادئ الاستدلال. والاعتقادات الأساسية لديه تنقسم إلى نوعين، نوع يتعلق بحالته العقلية الخاصة، ونوع آخر يعتبره يقينيًّا بالنسبة له بصورة أولية a priori.

نظر ديكارت في المعارف والعلوم السائدة في عصره، إذا استثنينا الرياضيات التي شارك فيها وأثنى عليها، فوجد أنها تفتقر إلى أساس متين. ولـذلك أراد أن يقيم العلوم على أساس راسخ، فبدأ بالاعتقادات الأساسية التي ألمحنا إليها آنفًا والتي تتعلق بمعرفة النفس، ثم انتقل من معرفة الـنفس إلى معرفة الله سبحانه وتعالى، ثم برهن على وجود الله باعتباره الضامن الحقيقي لوجود الأشياء. وهنا سلك طريقا انتقل فيه من معرفة الله إلى معرفة سائر الأشياء في الكون. ولكي يقيم البناء المعرفي بصورة صحيحة، استبعد الآراء القديمة التي تفتقر إلى اليقين، ومن هنا جاءت فكرة الشك المنهجي. فحدد أسباب هذا الشك، ورأى أنها تتمشل في خداع الحواس وخداع الشيطان الماكر.

213

وطالما أن الحواس تخدعنا أحيانًا، فقد رأى ديكارت أن من الحكمة ألا نطمئن ونأمن لمن خدعنا ولو مرة واحدة. ولكن السبب الأقوى للشك عنده هو افتراض أن هناك شيطانًا خبيئًا- لا يقل خبثه ومكره عن بأسه وقوته - يستعمل كل الحيل التي في وسعه لتضليله. وإذا كان ديكارت قد سعى إلى البحث عن أساس متين للمعرفة، فمن الطبيعي أن يختلف شكه عن شك اللاأدرية، فنراه يقول: "وما كنت في ذلك مقلدًا اللاأدرية، الذين لا يشكون إلا لكي يشكوا، ويتكلفون أن يظلوا دائها حيارى، فإني على عكس ذلك، كان كل قصدي لا يرمى إلا إلى اليقين، وإلى أن أدع الأرض الرخوة والرمل، لكي أجد الصخر أو الصلصال"<sup>(8)</sup>.

وإذا كانت الحواس تخدع الإنسان، فتريه الشيء الكبير صغيرًا، وإذا كان هناك شيطان ماكر يضلله فيريه الحق باطلًا والباطل حقًّا، فا الذي ينجو من الشك إذن؟ الجواب عند ديكارت هو "الفكر". لماذا؟ يقرر ديكارت في التأملات أننا لو فرضنا أن شيطانًا خبيئًا يضللني في كل شيء، فهو لا يستطيع أن يمنعني من التوقف عند التصديق، ولا أن يمنعني من اليقين بأن ذاتي موجودة حين أفكر<sup>(9)</sup>. ويقول في مبادئ الفلسفة: "وعلى الرغم من أشد الافتراضات شططًا، فإننا لا نستطيع أن نمنع أنفسنا من الاعتقاد بأن هذه النتيجة "أنا أفكر، وإذن فأنا



موجود" صحيحة، وبالتالي إنها أهم وأوثق معرفة تعرض لمن يدير أفكار، بترتيب "<sup>(10)</sup>. ويُعَبَّر ديكارت عن الفكرة نفسها في موضع آخر قائلاً: "ولما انتهيت إلى أن هذه الحقيقة" أنا أفكر إذن فأنا موجود"، كانت من الثبات والوثاقة (واليقين) بحيث لا يستطيع اللا أدريون زعزعتها بكل ما في فروضهم من شطط بالغ، حكمت أني أستطيع مطمئناً أن آخذها مبدأ أول للفلسفة التي أتحراها"<sup>(11)</sup>. وعلى هذا النحو هيأ ديكارت نفسه لمعرفة القضيتين التاليتين: 1- أنا أفكر.

2- أنا لا يمكن أن أكون مخطئًا بأي حال في الاعتقاد بأنني أفكر.

وتعبر القضية الأولى عن وعي استبطاني بإحدى الحالات العقلية الخاصة لديكارت. أما الثانية فهي قضية أولية a priori ما عتبرها ديكارت أولية بالنسبة له. وهناك افتراضان منهجيان يشكلان أساس طريقة ديكارت في معالجة الإبستمولوجيا، أحدهما هو نزعة الأنا وحدية solipsism <sup>(12)</sup>، والآخر هو النزعة العقلية rationalism. أو لأ، طالما أن ديكارت قد قرر أن المقدمات المتاحة أمام مشروعه الإبستمولوجي يتعين أن تكون معفاة من الشك القوي المكن، فإنه لم يستطع أن يفترض الوجود إلا لحالاته العقلية الخاصة، وهذا هو عنصر الأنا وحدية في طريقته. ثانيًا، لقد افترض أن هذه المقدمات جائزة بحيث أدركها بوضوح clearly وتميز distinctly. وهذا هو العنصر العقلي في طريقته، أي الثقة في العقل باعتباره مصدرًا للمعرفة<sup>(11)</sup>.

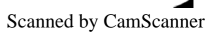
وعندما أجاب ديكارت عن السؤال الأول من الأسئلة التي طرحناها آنفًا -والقائل "ما المعرفة؟" - بأن المعرفة هي الاعتقادات الأساسية التي لا يمكن الخطأ فيها، أو الاعتقادات المستمدة من الاعتقادات الأساسية، فإن هذه الإجابة قد أمدته بالزاد المعرفي للإجابة عن بقية الأسئلة. ذلك أن الوصول إلى هذه الإجابة قد تحقق بعد أن تخلى ديكارت عن جميع الاعتقادات السابقة حول العالم الخارجي، ثم تمسك بالاعتقادات التي تفي بشروط الاعتقادات الأساسية، وبذلك أجاب اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة

Scanned by CamScanner

عن السؤال الثاني. زد على ذلك أن استخراج اعتقاداتنا حول العالم الخارجي من أساس معفى من الخطأ، يجعل افتراضات الشك في غير موضعها، وفي هذا رد على النزعة الشكية والسؤال الثالث. والإجابات السابقة تجعل الإجابة عن السوال الرابع والأخير شيئًا يسيرًا، وهي أننا نملك قدرًا كبيرًا من المعرفة. وهذا الارتباط الوثيق بين الإجابات عن الأسئلة المطروحة، ومن ثَمَّ بين جوانب البحث الإيستمولوجي، هو أحد أسباب جاذبية الإبستمولوجيا الديكارتية.

ولكن الإبستمولوجيا الديكارتية واجهت صعوبات من كل ناحية، وذلك عندما تبين للفلاسفة أن فئة الاعتقادات الأساسية مراوغة ومحيرة للغاية. وأولئك الذين يؤيدون الشروط القوية إلى أبعد الحدود على الأسس مشل عدم قابلية التصحيح incorrigiblity أو العصمة من الخطأ infallibility لم يظهروا بوضوح أن أية اعتقادات على الإطلاق تفي بالمعيار المستحسن. وعلى أفضل الفروض فإن فئة الاعتقادات التي تفي بهذه الشروط تكون هزيلة إلى درجة أنها لا تقدم تأييدًا كافيًا للغالبية العظمى من الاعتقادات التي تبدو وكأنها مسوغة. إن أولئك الذين يؤيدون الشروط القوية للغاية على الأسس يجدون أنفسهم في موقف صحب، إذ لا يجدون بدًّا من أن يضيقوا تضييقًا صارمًا فئة الاعتقادات التي يجري الزعم بأنها تتمتع بوضع ابستمولوجي خاص، ولكنهم عندما يفعلون ذلك، يجعلون من الصعب تمامًا على أية محاولة أن ترد على الشاك على هذا الأساس. ويجوز للمرء عند هذه النقطة أن يعتنق النزعة الشكلية ببساطة، ولكن هذا ثمن باهظ للتمسك بالنزعة الأساسية في المعرفة والتسويغ (14).

لقد سعى أنصار النزعة الأساسية في صورتها الديكارتية إلى اضعاف الشروط المفروضة على الاعتقادات الأساسية، وذلك لكبي يتفادوا الوقوع في النزعة الشكية. فبدلًا من القول بضرورة أن تكون الاعتقادات الأساسية يقينية ومعفّاة من الخطأ (15)، اكتفى هؤلاء الأنصار بأن تكون هذه الاعتقادات معقولة أو واضحة بذاتها، أو تملك درجة ما من التسويغ تسمح لها أن تكون مقدمات في نسق المعرفة. واضعاف الشروط على الاعتقادات الأساسية بهذه الصورة يجعل ـ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ـ



من اليسير على الفيلسوف القائل بالنزعة الأساسية أن يستنتج عددًا كبيرًا من الاعتقادات الأخرى، ومن ثَمَّ يقيم صرحًا ضخمًا من المعرفة. ولكن هذا الفيلسوف يواجه الآن مشكلة كبيرة وواضحة أشد الوضوح وهي أن إقامة بناء معرفي على أساس ضعيف يعني أن البناء نفسه سيكون ضعيفًا لا أثر له. وجملة القول أن الإبستمولوجيا الديكارتية لم تحقق أهدافها المرومة، وفي طليعتها توجيه البحوث الإبستمولوجية بطريقة موحدة بغية الإجابة عن الأسئلة التي طرحناها آنفًا.

ولعله من المفيد أن نقارن طريقة ديكارت بطريقة واحد من أبرز الفلاسفة المعاصرين في مجال الإبستمولوجيا، وهو الفيلسوف الأمريكي رودريك تشزم<sup>(16)</sup> Roderick Chisholm (1999-1916) الذي يهارس الإبستمولوجيا بالطريقة التقليدية، ويقتسم مع ديكارت نزعته العقلانية وافتراض الحقائق الضرورية التي يمكن معرفتها بصورة أولية priori ديرى تشزم أن الإبستمولوجين لديهم الحق في وضع ثلاثة افتراضات مسبقة عند ممارسة البحث الإبستمولوجي، وهي:

"أولاً، نفترض مسبقًا أن هناك شيئًا نعرف ونتبنى الفرض العامل الـذي فحواه أن ما نعرفه هو تقريبًا الذي نفكر في أننا نعرفه عند التأمل...

وثانيًا، نفترض مسبقًا أن الأشياء التي نعرفها تكون مسوغة بالنسبة لنا بالطريقة الآتية: نحن نستطيع أن نعرف ما يوجد، في آية مناسبة، وهذا يشكل الأسس أو السبب أو الدليل الذي لدينا على التفكير في أننا نعرف. وإذا كنت أفكر في أنني أعرف أن هناك ثلجًا أبيض على قمة الجبل، إذن فأنا في وضع يتيح لي أن أقول ما الأساس أو السبب الذي أملكه للتفكير في أن هناك ثلجًا أبيض على قمة الجبل...

وثالثًا، نفترض مسبقًا أننا إذا كنا نملك هكذا أسسًا أو أسبابًا للأشياء التي نفكر في أننا نعرفها، إذن هناك مبادئ عامة صحيحة للدليل - مبادئ تحدد

الشروط العامة التي بمقتضاها يجوز لنا أن نقول إنسا نمليك أسسيًا أو أسبابًا لما | نعتقد به"<sup>(17)</sup>.

وعندما نقارن الافتراض المسبق الأول من هذه الافتراضات بالطريقة الديكارتية التي عرضنا ملامحها الأساسية، نجد أن تشزم يختلف مع ديكارت في هذه النقطة. فقد قرر ديكارت أننا عندما نبدأ في ممارسة الإبستمولوجيا، يجب ألا نفترض وجود أي شيء نعرفه. أما تشزم فيرى جواز أن نفترض أننا نعرف تقريبًا ما نعتقد في معرفته، وبالتالي يرفض تشزم نزعة الأنا وحدية عند ديكارت<sup>(18)</sup>.

والافتراض الثاني يأخذنا إلى ما يطلق عليه تشزم اسم الأسئلة السقراطية. وعندما يقول الإنسان بأنه مسوغ في الاعتقاد بقضية معينة ولتكن (ق)، ثم يتساءل: ما الذي يسوغني في الاعتقاد بأن (ق)؟ فإن هذا السؤال يُعَدُّ سؤالًا سقراطيًّا. ويختلف السؤال السقراطي عن الأنواع الأخرى من الأسئلة في أن الإنسان يستطيع الإجابة عنه من خلال النظر فيها يملكه من دليل من غير حاجة إلى معلومات تجريبية لا يملكها وقت الإجابة عن هذا السؤال.

ويضرب لنا تشزم أمثلة للأسئلة السقراطية قمائلًا: "مما الذي يمكن أن أعرفه؟ كيف أستطيع أن أميز الأشياء التي أكون مسوغًا في الاعتقاد بهما من الأشياء التي لا أكون مسوغا في الاعتقاد بها؟ وكيف أستطيع أن أقرر ما إذا كنت مسوغًا في الاعتقاد بشيء أكثر من الاعتقاد بشيء آخر؟ وهذه الأسئلة تُسَمَّى بصورة ملائمة أسئلة سقراطية طالما أنها أسئلة حول ذواتنا"<sup>(19)</sup>.

قارن هذه الأسئلة السقراطية بالأسئلة التالية: 1- كم عدد الطلاب في حجرة الدراسة؟ 2- ما الذي تَسَبَّبَ في وفاة الشاعر أمل دنقل؟ 3- ما الـذي تَسَبَّبَ في الزلـزال الـذي وقـع في مـصر في أكتـوبر عـام 1992؟

الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية

إن هذه الأسئلة وما جرى مجراها ليست أسئلة سقراطية. من الجائز أن أكون قد عرفت عدد الطلاب في حجرة الدراسة منذ ربع ساعة. وإذا كان الأمر كذلك، فلكي أجيب على السؤال الأول، فكل الذي أحتاج إلى فعله هو أن أتذكر المعلومات التي عرفتها مع بداية المحاضرة. ومع ذلك فمن الجائز أيضًا أن المعلومات الطلوبة لا تكون بحوزتي بعد، وفي هذه الحالة سوف أضطر إلى عد الطلاب أو تسجيل حضورهم. وليس من الحقيقة في شيء إذن أنه "كلها" طرح السؤال الأول، فإن الجواب يمكن استخراجه من التأمل في الدليل والمعرفة لدى مؤالاً سقراطيًّا أيضًا، لأن السبب في وفاة شخص ما لا يكون متاحًا دائمًا عن مؤالاً سقراطيًّا أيضًا، لأن السبب في وفاة شخص ما لا يكون متاحًا دائمًا عن مات بسبب المرض اللعين، وهذه الإجابة هي نتيجة لفحص طبي للمرض الذي عانى منه الشاعر طويلا. وقل مثل ذلك عن السؤال الثاني يتطلب معرفة تجريبية من قبيل المعلومات الجيولوجية وغيرها.

وعندما نتأمل في الافتراض الثالث، نجد أن تشزم يقرر وجود مبادئ عامة للدليل، وهي التي تحدد الشروط التي بمقتضاها تكون الاعتقادات مسوغة. ويحذو حذو ديكارت في نزعته العقلية عندما يعتقد أن العقل قادر على اكتشاف هذه المبادئ، وأنها حقائق ضرورية necessary truth، وأنها قابلة للمعرفة بصورة أولية a priori.

وإذا شئنا أن نميز الإبستمولوجيا التقليدية النظرية بخصائص معينة، فإننا نستطيع أن نضع أصابعنا على مجموعة من الدعاوي هي: 1- الإبستمولوجيا مشروع أولي سابق على العلم الطبيعي أو قل إنها فلسفة أولى first philosophy بتعبير ديكارت، إذ إن نظريتنا في المعرفة تكون سابقة منطقيًّا على أية معرفة تجريبية.

ــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

هناك حقائق ضرورية يمكن معرفتها بصورة أولية. -2

- 5- هناك مبادئ معرفية epistemic principles تحدد الشروط الكافية sufficient conditions لتسويغ الاعتقادات. وتحديد هذه المبادئ الضرورية والأولية يدخل في صميم عمل الإبستمولوجي النظري. وأبرز مَن يعفلون بهذا الجانب في الإبستمولوجيا المعاصرة هو رودريك تشزم.
- 4 الأسئلة الإبستمولوجية في حقيقتها أسئلة سقراطية. وإذا
   شاء الإنسان أن يجيب عليها فإنه لا يكون في حاجة إلى
   شيء أكثر من التأمل في المعرفة المتاحة لديه.

ولقد رأى الإبستمولوجيون الطبيعيون أن تصور الإبستمولوجيا بوصفها فلسفة أولى قد أجبر ديكارت والإبستمولوجيين الذين تأثروا به على اللجوء إلى التأمل النظري حول الإجراءات والمناهج والمارسات الفكرية التي لابد من أن تكون موثوقة. وليس هناك ما يثير الدهشة في أن يتوصلوا إلى نتائج مختلفة. فقد أوصى ديكارت بمنهج الشك، وأوصى لوك بطريقة الأفكار، وأصرَّ رسل على أن المعرفة تعتمد في نهاية المطاف على اللقاء المباشر بالوقائع، وقال تشزم إنه من المعقول للوهلة الأولى أن نثق في الاستبطان introspection والـذاكرة perception. والإدراك الحسي وال

والتشخيص الذي يقدِّمه الإبستمولوجيون الطبيعيون لحالة الإبستمولوجيا التقليدية هو أن توصياتها قد تباينت بسبب التأملات النظرية السابقة على العلم. أما العلاج الذي يقترحونه فهو التحول إلى العلم الطبيعي والإفادة من نتائجه في حل المشكلات الإبستمولوجية. فكيف يتحقق ذلك؟

\_\_\_\_\_ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية \_\_\_\_\_

4- حجة كواين على الإبستمولوجيا المتطبعة

220

كان الإبستمولوجيون يبحثون عن حل مقنع للمشكلة التي أثارها إدموند جيتير Edmund Gettier (1927 - ) في مقالة هل "المعرفة اعتقاد صادق مسسوغ?" عام 1963، وإذا كواين يفجأ الفلاسفة فجأة قوية بمقالته "الإبستمولوجيا متطبعة" Epistemology Naturalized (نشرت ضمن كتابه "الإبستمولوجية ومقالات أخرى عام 1969)، وإذا هذه المقالة تلفت نظر النسبية الأنطولوجية ومقالات أخرى عام 1969)، وإذا هذه المقالة تلفت نظر الإبستمولوجيين إلى وجهة جديدة وتصرفهم عن طريقتهم القديمة التي طال فيها اللجاح والاختصام من غير طائل، وإذا مصطلح الإبستمولوجيا المتطبعة يصير دليلًا على اتجاه فلسفي عرف بهذا الاسم وتباينت فيه الآراء والاتجاهات، كما أوضحنا، مؤيدة لوجهة نظر كواين أحيانًا، ومخالفة لها أحيانًا أخرى. ولقد وضع كواين في هذه المقالة حجة قوية على تحويل الإبستمولوجيا إلى فرع معر في جديد وذلك بجعلها جزءًا من العلم الطبيعي.

وهناك نقطة ربيا كان من الضروري أن أشير إليها في هذا السياق، وهي أن ما أقوله هنا عن كواين لم أقله في دراساتي الـسابقة عنـه المنـشورة أو غـير المنشورة، ناهيك عن أنني أعتمد على كتبه ومقالاته التي ظهرت بعد أن كتبت عنه شيئًا ما.

والحق أن المتأمل في فلسفة كواين يجد أنها ترتكز على مجموعة من النزعات الفلسفية المترابطة فيها بينها وهي: النزعة السلوكية behaviorism في علم النفس التي يستخدمها كواين في فلسفة اللغة، والنزعة الماصدقية extensionalism في المنطق، والنزعة الفيزيائية physicalism في الأنطولوجيا، والنزعة الكلية holism في الإبستمولوجيا وفلسفة العلم وفلسفة اللغة، ونزعة إمكان الخط fallibilism والنزعـــة التدريجيـــة gradualism والمـــذهب الطبيعــي naturalism في الإبستمولوجيا وفلسفة العلم. ولسنا في حاجة الآن إلى تحديد معاني النزعات المرتبطة بالإبستمولوجيا من بين هذه النزعات طالما أنها سوف تتضح في سياق الكلام التالي. وتقوم هذه النزعات بأدوار مهمة في فلسفة كواين، ولكن أكثرها

Quine's philosophy is nothing if not naturalistic.

ولكن ما الذي يعنيه كواين على وجه الدقة بالمذهب الطبيعي؟ إليـك بعـض الاقتباسات من كتاباته:

1 "المذهب الطبيعي هـ والـتخلي عـن هـدف الفلـسفة الأولى
 السابقة على العلم الطبيعي "<sup>(23)</sup>.

Naturalism : abandonment of the goal of a first philosophy prior to natural science.

2- "المذهب الطبيعي هو الإقرار بأنه داخل العلم نفسه، وليس
 في فلسفة ما سابقة، يتعين تحديد الواقع ووصفه "<sup>(24)</sup>.

Naturalism: the recognition that it is within science itself, and not in some prior philosophy, that reality is to be identified and described.

> <sup>3</sup> "المذهب الطبيعي هو التخلي عن هدف الفلسفة الأولى. وينظر المذهب الطبيعي إلى العلم على أنه بحث في الواقع، وأنه عرضة للخطأ ويمكن إصلاحه، ولكنه غير مسئول عن أية محكمة تتجاوز العلم، ولا يكون في حاجة إلى أي تسويغ سوى الملاحظة والمنهج الاستنباطي الفرضي "<sup>(25)</sup>.

Naturalism: abandonment of the goal of a first philosophy. it is sees natural science as an inquiry into reality, fallible and corrigible but not answerable to any supra – scientific tribunal, and not in need of any justification beyond observation and the hypotheticodeductive method.

. الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ـــــــ

4-"إن وجهة نظري هي وجهة نظر طبيعية. وأنا أنظر إلى الفلسفة ليس بوصفها دراسة تمهيدية أو أساسًا أوليًّا a priori للعلم، وإنها بوصفها متصلة بالعلم. وأنا انظر إلى الفلسفة والعلم على أنهما في المركب نفسه، المركب الذي يرجع إلى تشبيه نيورات ولطالما أرجعه هكذا. نستطيع أن نجدد بنيانه في البحر فقط بينها نظل عائمين فيه. ولا توجد نقطة امتياز خارجية، ولا توجد فلسفة أولى"(26).

my position is a naturalistic one; I see philosophy not as an priori propaedeutic or groundwork for science, but as continuous with science. I see philosophy and science as in the same boat - a boat which, to revert to Neurath's figure as I so often do, we can rebuild only at sea while staying afloat in it. There is no external vantage point, no first philosophy.

5- "إن المذهب الطبيعي لا ينكر الإبستمولوجيا، وإنها يجعلها مشابهة لعلم النفس التجريبي. ويخبرنا العلم ذاته أن معلوماتنا عن العالم مقصورة على عمليات الإثارة للأجزاء الخارجية من أجسامنا، ومن ثَمَّ يكون السؤال الإبستمولوجي بدوره سؤالا داخل العلم. السؤال هو: كيف استطعنا نحن (الكائنات) البشرية أن ننجح في الوصول إلى العلم من هذه المعلومات البشرية أن ننجح في الوصول إلى العلم من هذه المعلومات وينشر تقريرًا يتضمن قدرًا كبيرًا يتعلق بتعلم اللغة والبحث العصبي في الإدراك الحسي.

ولكنه يعتقد أيضًا أن بعض الأجزاء غير المحددة خاطئة. ويحاول تحسين النسق، وتوضحيه، وفهمه من الـداخل. إنـه البحار الذي يعمل من غير مرشد على مركب نيورات"<sup>(22)</sup>.

Naturalism does not repudiate epistemology, but assimilates it to empirical psychology. Science itself tells us that our information about the world is limited surfaces. and then the irritations of our to epistemological question is in turn a question within science: the question how we human animals con have moaaged to arrive at science from such limited information. Our scientific epistemologist pursues this inquiry and comes out with an account that has a good deal to do with the learning of language and with the neurology of perception.

A

The naturalistic philosopher begins his reasoning within the inherited world theory as a going concern. He tentatively believes all of it, but believes also that some unidentified portions are wrong. He tries to improve, clarify, and understand and the system from within. He is the busy sailor adrift on Neurath's boat.

إن تحديد كواين للمذهب الطبيعي في الاقتباسات السابقة يكشف في رأيي عن الدعاوي الأساسية التي توجه طريقته في تطبيع الإسستمولوجيا وهي: 1- رفض الفلسفة الأولى في صورتها العقلية والتجريبية. 2- تبني النزعة العلمية.

الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية.

3- التمسك بنزعة إمكان اخطأ، وهي تلزم عن رفض الفلسفة الأولى وقبول النزعة العلمية. وتعود نزعة امكان الخطأ إلى بيرس C.S. Peirce (1839 – 1914) وتقول إنه ليس من البضروري أن تكون الاعتقادات يقينية أو مؤسسة على اليقين. وتشغل هذه النزعة موقعا وسطا بين النزعة الدوجماطيقية والنزعة الشكية(28).

- 4- الدفاع عن النزعة التدريجية القائلة بأن الفلسفة متصلة بالعلم، ولا تختلف عن العلوم الطبيعية إلا في درجة العمومية والتجريد.
- 5- لا تزال الإبستمولوجيا بحثًا مشروعًا \_على خلاف الظن بأن مشروع كواين ربما يؤدي إلى موت الإبستمولوجيا – وإن كانت في صورة جديدة تختلف عن الصورة التقليدية في المهارسة والأهداف.

هذا هو معنى المذهب الطبيعي كما يستعمله كواين، فما مصدره؟ الجواب هو: "المذهب الطبيعي له مصدران، وكلاهما سلبي. أحدهما هو اليأس من القدرة على تعريف الحدود النظرية بصفة عامة في حدود الظواهر، وحتى عن طريق التعريف السياقي. وسيكفي الموقف الكلي holistic، أو الموقف الذي يركز على النسق لإقناع هذا اليأس. المصدر السلبي الآخر للمذهب الطبيعي هو الواقعية العنيدة (أو غير المتجددة) unregenerate realism وهي حالة عقلية قوية لدى العالم الطبيعي الذي لم يحس أبدًا بأية شكوك سوى الشكوك المتداولة في داخل العلم"<sup>(29)</sup>.

وعلى هذا النحو يرتكز المذهب الطبيعي عند كواين على ركيزتين أساسيتين: الأولى هي النزعة الكلية، والثانية هي الواقعية العنيدة أو غير المتجددة. وتمسك كواين بالركيزة الأولى سابق منطقيًّا على تمسكه بالثانية؛ لأن الثانية تستعد معقوليتها من الأولى. ويستخدم دفاعه عن النزعة الكلية في تفنيد الإبستمولوجا التقليدية في صورتها العقلية Tationalistic وصورتها التجريبية empiricistic على السواء، ويستعمل الواقعية غير المتجددة في إثبات النزعة العلمية والرد على النزعة الشكية. فكيف استطاع كواين البرهنة على كل هذا؟

220

لقد أدرك فريجه (1848 - 1925) G. Frege أن العبارة، وليست الكلمة،

هي التي تكون عرضة للنقد التجريبي، وبعد ذلك جاء الوضعيون المنطقيون وفلاسفة أكسفورد وركزوا - كل فريق بطريقته الخاصة - على العبارة باعتبارها وحدة المعنى. ولكن كواين أراد أن يضيف إلى الفلسفة التجريبية التي ينتمي إليها بعض التحسينات، فانتقل من العبارات إلى أنساق العبارات. وبالتالي أصبحت الأنساق الكلية للعبارات هي وحدات المعنى التجريبي، وأصبح الدليل التجريبي لا يؤيد العبارة المنعزلة أو يفندها، وإنها يؤيد النسق أو يقف ضده.

إن نسق اعتقاداتنا، الذي يمثل نظريتنا العلمية أو رؤيتنا للعالم، عندما يواجه اختبار الخبرة، فإنه يواجهها ككل، ولا تواجه اعتقاداتنا الخبرة وهي فرادى. يقول كواين: "إن عباراتنا حول العالم الخارجي تواجه عكمة الخبرة الحسية ليس على انفراد بل فقط كجسم متحد"<sup>(30)</sup>. وعندما تخفق التجارب في أن تثبت الأشياء التي نتوقعها منها، فإن التجارب في هذه الحالة تكذب النسق ككل، ونعرف أن شيئًا ما في نسق اعتقاداتنا قد جانب الصواب، وأنه في حاجة إلى تعديل، ولكن شيئًا ما في نسق اعتقاداتنا قد جانب الصواب، وأنه في حاجة إلى تعديل، ولكن من اعتقاداتنا الاعتقاد الذي نثق فيه أقل الثقة. والنتيجة التي تترتب على ذلك هي أن كل جزء في نسق اعتقاداتنا – أو عباراتنا. يكون عرضة لخطر التفنيد أن كل جزء في نسق اعتقاداتنا – أو عباراتنا. يكون عرضة لخطر التفنيد التجريمي، ولا يوجد جزء يكون معفيًا من حيث المبدأ من التعديل. وبالتالي لا نستطيع تقسيم اعتقاداتنا تقسيمًا واضحًا إلى اعتقادات يجري الظن بأنها تمثل المقادات عمل الحقائق التركيبية وتكون معرفية من حيث المبدأ من التعديل. واعتقادات تمثل الحقائق التركيبية وتكون معرفة بعديم. واعتقادات تمثل الحقائق التركيبية وتكون معروفة بعدياً، وبذلك تتعرَض للتفنيد التجريمي، وهكذا يؤدي التركيبية وتكون معروفة أوليًا، وبذلك تنجو من خطر التفنيد التجريمي، المقادات تمثل الحقائق التركيبية وتكون معليًا من حيث المبدأ من التعديل. وبالتالي لا منتعليم تقديم اعتقاداتنا تقسيمًا واضحًا إلى اعتقادات عمري الظن بأنها تمثل المقادات تمثل الحقائق التركيبية وتكون معروفة أوليًا، وبذلك تنجو من خطر التفنيد التجريمي، واعتقادات تمثل الحقائق التركيبية وتكون معروفة أوليًا، وبذلك تنجو من خطر التفنيد التجريمي، من عليمية التحليلية وتكون معروفة أوليًا، وبذلك تنجو من خطر التفنيد التجريم من التعذين التحريمي، وبذلك تنحرض

إذا كان العقليون التقليديون قد أكدوا على أن العقل يكشف لهم عن حقائق غير علمية وقبلية، فإن التجريبيين التقليديين قد أكدوا على أن الخبرة الحسية تكشف لهم عن حقائق غير علمية وبعدية a posteriori ، وقالوا إنها تمثل الأساس الذي نستنبط منه كل حقائق الطبيعة، مثل محاولة لوك، أو نعيد بناءها عليه بناء عقليًّا، مثل محاولة كارناب. ولكن كواين يرفض هذه الصورة من الفلسفة التجريبية طالما أنه لا أمل فيها، ويسميها في مقالته الإبستمولوجيا متطبعة باسم التجريبية الجذرية radical empiricism. فا حجته على هذا الرفض؟

إن التجريبية الجذرية، فيها يرى كواين، كانت تسعى إلى تحقيق هدفين، الأول هو استنباط حقائق الطبيعة من الدليل الحسي، والثاني هو ترجمة هذه الحقائق أو تعريفها في حدود الملاحظة والأفكار المنطقية الرياضية. وَيُسَمَّى الهدف الأول باسم الجانب المذهبي. وَيُسَمَّى الهدف الثاني باسم الجانب المفهومي. يسعى الجانب المذهبي إلى تسويغ اعتقاداتنا حول العالم الفيزيائي، أما الجانب المفهومي فإنه يقدم لنا التعريفات المطلوبة لتحقيق هذا التسويغ.

الفكرة الأساسية في الجانب المذهبي هي أن اعتقاداتنا المسوغة، بما في ذلك نظرياتنا العلمية، يمكن استنتاجها من الدليل الحسي أو من أساس قائم على الملاحظة. ويتمثل هذا الأساس في الإحساسات sensations أو المعطيات الحسبة sense data. ولكن محاولة استنباط جميع حقائق الطبيعة من الدليل الحسي كان نصيبها الإخفاق. "فالموضوعات المفهومة على أنها من الكيفيات الحسبة يمكن معرفتها مباشرة وعلى نحو لا شك فيه، ولكن لا توجد عبارة حول "حقائق الواقع الغائبة" يمكن استنباطها من عبارات تتعلق بمثل هذه الموضوعات" وبالتالي استبعد كواين هذا الجانب المذهبي التسويغي ومال إلى جانب هيوم قائلاً: "إن المأزق الهيومي هو المأزق الإنساني"<sup>(32)</sup>.

وأنت تلاحظ معي أن طريقة التسويغ التي سلكها هذا الجانب المذهبي <sup>من</sup> التجريبية الجذرية تشبه الطريقة الديكارتية في تسويغ الاعتقادات، والدافع <sup>الذي</sup> كان وراء هذا الجانب المذهبي يشبه الدافع الـديكارتي. اسـتخدم ديكـار<sup>ت، تبعّـا</sup> \_\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_\_



لنزعته الأساسية كما أسلفنا، الاعتقادات المعصومة من الخطأ infallible حول حالة المرء الواعية الخاصة باعتبارها أساسًا للمعرفة، وبعد ذلك استنتج الاعتقادات المتعلقة بالعالم الفيزيائي عن طريق الاستنباط. واستخدم التجريبيون حقائق الخبرة الحسية المباشرة باعتبارها أساسًا، ثم حاولوا استنباط جميع حقائق العالم الفيزيائي منها. وكان الدافع إلى ذلك هو إثبات جميع حقائق الطبيعة بيقين يشبه اليقين المتعلق بحقائق الخبرة الحسية المباشرة. وطلب اليقين هذا يستبعده كواين ويضع بدلًا منه نزعة إمكان الخطأ.

والآن ماذا عن الجانب المفهومي من التجريبية الجذرية؟ هنا نجد أنم حتى مع اعتراف التجريبي الجذري رودلف كارناب بتعذر استنباط العلم من الخبرة المباشرة، فإنه قد احتفظ بملاحقة الهدف الأساسي للتجريبية، أعني تعريف مفاهيم العلم في حدود حسية ومنطقية رياضية<sup>(33)</sup>. وهذا يعني أن كارناب يحاول الإفادة من الجانب المفهومي في سد نقائص الجانب المذهبي.

لقد عَبَّر كواين عن الجانب المفهومي بقوله: "يستطيع المرء أن يتولى الكلام عن الأجسام في حدود الكلام عن الانطباعات عن طريق ترجمة الجمل الكاملة لدى المرء عن الأجسام إلى جمل كاملة عن الانطباعات"<sup>(34)</sup>. ونظر كواين إلى عملية البناء المفهومية conceptual reconstruction التي قمام بها كارناب في كتاب البناء المنطقي للعالم (1928، وترجم إلى الانجليزية عام 1967) على أنها محاولة بطولية. وكان الدافع إليها هو أن الاعتقادات المتعلقة بالموضوعات الفيزيائية قد أحدثتها الخبرة الحسية بهذه الموضوعات. ومع ذلك فإن الخبرة ليست كافية مطلقًا لإثبات أن الموضوعات التي تسبب ظاهريًّا الخبرات الحسية توجد بالفعل. والمهمة إذن هي إقامة جسر على الفجوة المنطقية بين خبراتنا الحسية واعتقاداتنا المتعلقة بالعالم الفيزيائي. وإحدى الطرق لحل هذه المشكلة هو بساطة جعل هذه الفجوة تتلاشى، وذلك عن طريق ترجمة المعتقدات المتعلقة بالموضوعات التي قط إلى لغة تشير فقط إلى خررات حسية



والرأي عند كواين أن محاولة كارناب لإعادة البناء المفهومي على النحر المذكور محكوم عليها بالإخفاق، والسبب في ذلك يرجع إلى النزعة الكلية التي تؤكد على أن كل جملة في النظريات العلمية لا تتمتع بمحتوى تجريبي خاص بها، وبالتالي لا يمكن استحضارها ومناقشتها بمفردها، وفي هذا رد أيضًا على نظرية التحقق في المعنى التي تقول إن العبارات ذوات المعنى في النظريات العلمية يمكن استحضارها وهي فرادي والتحقق من كل عبارة على حدة. وإذا كان الفيلسوف التجريبي الجذري قد قَدَّمَ مفهوم التحليلية analyticity لتفسير المعرفة الأولية، والعبارة التحليلية في هذا السياق هي التي تظل صادقة في جميع الحالات ومهما حدث، فإن نزعة الكلية تقضى على هذا المفهوم أيضًا. يقول كواين: "من الضلال والتضليل الكلام عن المحتوى التجريبي لعبارة فردية، وبصفة خاصة إذا كانت العبارة بعيدة تمامًا عن المحيط التجريبي لمجال البحث. وبالتالي يصبح من الحماقة الحديث عن حد فاصل بين العبارات التركيبية synthetic statements التي يتم التمسك بها بصورة ممكنة عند التجربة، والعبارات التحليلية analytic statements التي يتم التمسك بها مهما حدث. وأية عبارة يمكن أن تظل صادقة مهما حدث، إذا قمنا بتعديلات بالغة كافية في مكان آخر في النسق "(36). هذه الأفكار نشرها كواين عام 1951 في مقالته المشهورة عقيدتان للتجريبية وعندما سئل عام 1993 عن الأشياء التي يختلف فيها مع أسلافه في التقليد التجريبي، رد قائلًا: "إنني أعتبر نفسي تجريبيًّا بيقين، والنقياط التبي انحرفت عندها عن الأسلاف، وبخاصة كارناب، كانت نتيجة لإصراري على طريقة تجريبية أكثر اكتهالًا من طريقة كارناب نفسه. ونقدي للاستعمال الـذي وضـعه للتمييـز بـ<sup>ين</sup> الأحكام التحليلية والتركيبية ارتكز على أنني لم أدرك معيارًا تجريبيًّا كافيًا في حدود سلوك المتكلمين للغة للتمييز بين النوعين من العبارات "(37).

Scanned by CamScanner

حقائق الخبرة المباشرة. وَسَمَّى هذه المحاولة التجريبية باسم النزعة الردية الجذرية radical reductionism. وإخفاق هذه المحاولة تلاه إخفاق المحاولة الأخرى وهي التمييز التحليلي – التركيبي analytic – synthetic distinction، ونظر كواين إلى هاتين المحاولتين على أنهما "عقيت دتان للتجريبية". وعلى هذا النحو انهارت الإبستمولوجيا التقليدية في صورتها العقلية أو التجريبية تحت معاول النزعة الكلية.

على أن إخضاق الإبسستمولوجيا التقليدية في هدفها، وهو التسويغ justification الذي اتخذ صورة البحث عن اليقين justification لم يدفع كواين إلى التخلي عن الإبستمولوجيا برمتها، وإنها دفعه إلى البحث عن scientific يتمثل في عن الأساسي هو التفسير العلمي scientific الذي يتمثل في السؤال: "كيف نكتسب نظرياتنا الشاملة عن العالم، ولماذا تعمل بصورة جيدة هكذا؟" وهذا التفسير العلمي يتجسد في تقرير واقعي ولماذا تعمل بصورة جيدة هكذا؟" وهذا التفسير العلمي يتجسد في تقرير واقعي عبارة كواين قل: بين المدخل الضئيل والمخرج الغزير.

والاختلاف الأساسي بين الإبستمولوجيا التقليدية والإبستمولوجيا الجديدة هو أن ممارسة هذا التقرير الواقعي لا تتم إلا داخل العلم الطبيعي نفسه. ولقد عَبَّرَ كواين عن هذا بقوله: "إن الإبستمولوجيا لا تزال مستمرة، وإن كانت في وضع جديد وحالة موضحة. وتقع الإبستمولوجيا... ببساطة في موضع بوصفها فصلا من علم النفس ومن ثمَّ من العلم الطبيعي، إنها تدرس ظاهرة طبيعية، أعنى موضوعا إنسانيًّا فيزيائيًّا. وهذا الموضوع قد منح مدخلًا tip معينًا مضبوطًا على نحو تجريبي، على سبيل المثال، أنهاط معينة من الإشعاع في حالات تردد متنوعة. وباكتهال الوقت فإن الفاعل يقول كمخرج tup وصفًا للعالم الخارجي... والعلاقة بين المدخل الضئيل (أي المثير الحسي) والمخرج الغزير (أي علمنا ومعرفتنا) هي العلاقة التي نستحث على دراستها للأسباب نفسها تقريبًا

- الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية -----



التي تحث دائمًا على دراسة الإبستمولوجيا، أعني لكي ندرك كيف يـرتبط الـدليل بالنظرية، وبأي الطرق تتجاوز نظرية المرء في الطبيعة أي دليل متاح"(<sup>38)</sup>.

يبدأ الإبستمولوجي الطبيعي تقريره الواقعي عن العلاقة بين المدخل الضئيل والمخرج الغزير بالاهتهام بالأشياء الخارجية نفسها والإثارات التي تحدثها للشخص المدرك لها. ويمكن أن نصور خطوات هذا التقرير تصويرًا مقاربًا على النحو التالي: <sup>(30)</sup> في الخطوة الأولى نجد أن قذف المستنبهات الخارجية أو الأعضاء الحسية يسبب المدخل العصبي neural intake ويستخدم كواين هذا المصلح أحيانًا بدلًا من المثير stimulation ويستخدم كواين هذا المصلح أحيانًا بدلًا من المثير stimulation وفي الخطوة التالية نربط المدخل العصبي باللغة، ومن خلال محاكاة الناس أو عن طريق التعليم يتوصل الطفل في والجمل التي يتعلمها الإنسان في هذه الحالة يسميها كواين باسم جمل الملاحظة من قبيل "إنها تمطر" و "هذا لبن" و "هذا كلب". ثم تأتي الخطوة الثالثة والتي يكون الانتقال فيها من العالم الخارجي إلى النظرية عن طريق الجمل الدائمة التي تأخذ "كليا حدث كذا، حدث كيت"، مثل "كليا أمطرت السياء، ابتلت الأرض"، التي تتألف من جملتين من جمل الملاحظة.

إن الباحث الإبستمولوجي العلمي بهذه الطريقة يشعر بحرية في استخدام نظريات ومناهج علم النفس وعلم الوراثة والدراسات الجارية في علم الأعصاب neuro science التي تناقش الطرق التي يعالج بها المخ المعلومات، وحتى ما قبل التاريخ "فجمل الملاحظة لها مقدماتها في أصوات الطيور وفي نداءات القردة"<sup>(40)</sup>، ويستخدم أيضًا نتائج العلم الإدراكي مثل نتائج البحوث التي تكشف عن النهاذج المتكررة من الأخطاء في طرائق تفكيرنا.

وهناك نقطة أرى من الضروري الإشارة إليها هنا وهي أنه على الرغم من <sup>أن</sup> كواين قد استبعد الطريقة التجريبية التقليدية التي ورثها عـن أسـلافه في معالجـ<sup>ة</sup>

And Sheeph

الإبستمولوجيا إلا أنه قد استبقى من التجريبية جانبين أساسيين "أحدهما هو أنه مهما يكن الدليل الذي هو دليل للعلم فإنه هو الدليل الحسي. والآخر... هو أن الشيء المتضمن في معاني الكلمات لابد من أن يرتكز في نهاية الأمر على الدليل الحسي"<sup>(41)</sup>. وأكد كواين على هذه النقطة أيضًا في كتاباته المتأخرة مثل كتاب ملاحقة المصدق 1990 عندما يقول: "إن القاعدة البارزة إلى حد بعيد للإبستمولوجيا المتطبعة تتفق بالفعل مع قاعدة الإبستمولوجيا التقليدية. إنها ببساطة شعار الفلسفة التجريبية: لا يوجد شيء في العقل إلا وقد مر بالحس أولًا"

على أن الاختلاف الجوهري بين الإبستمولوجيا التقليدية والإبستمولوجيا الطبيعية هو رفض الحلم الديكارتي بأساس لليقين العلمي أقوى من العلم نفسه، وبالتالي رفض الأسبقية المنطقية للإبستمولوجيا على العلم. يقول كواين في آخر كتبه وهو من المثير إلى العلم 1998 : "على خلاف الإبستمولوجيين السابقين، نحن لا نبحث عن أساس للعلم أقوى وأرسخ من العلم نفسه. وبالتالي فإننا نكون أحرارًا في استعمال النتائج الحقيقية للعلم في بحث أصوله"<sup>(43)</sup>.

وربما يتساءل المرء: كيف يستطيع الإبستمولوجي الطبيعي استعمال النتائج الحقيقية للعلم لتسويغ العلم؟ ألا يوقعنا ذلك في الدور؟ الإجابة عن هذين السؤالين تتضح من خلال فهم المصدر الثاني للمذهب الطبيعي عند كواين، ألا وهو الواقعية العنيدة أو غير المتجددة التي ترفض أية قضية إبستمولوجية لا تطرح داخل العلم، والتي تدل أيضًا على عدم الإحساس بأية شكوك تتجاوز الشكوك المثارة داخل العلم.

إن إجابة كواين عن السؤالين السابقين تظهر اختلافًا مهمًّا بين الإبستمولوجيا الطبيعية والإبستمولوجيا التقليدية، يضاف إلى الاختلافات التي أسلفنا ذكرها، ويتضح الاختلاف عند معالجة النزعة الشكية. وكان الرأي في الإبستمولوجيا التقليدية في صورتها الديكارتية هو أن تفسير إمكانية المعرفة يستلزم الرد على النزعة الشكية، ولكي نرد على الشاك فمن غير المشروع أن

Scanned by CamScanner

نستفيد من نتائج العلم. لأننا لو استفدنا من هذه النتائج في ردنا، لكان هذا معناه اجتنابًا للسؤال ووقوعًا في الـدور. إذ كيف نـرد عليه مـن شيء يـضعه موضع الشك؟ومن هنا قرر ديكارت في الرد على الشاك رفض كل الأشياء التي تتعرض للشك، والبداية من نقطة لا يجد الشك إليها سبيلاً.

ولكن كواين يرى أن طريقة ديكارت في معالجة النزعة المشكية تسيء فهم المشكلة الشكية؛ لأن الأسئلة الشكية تنشأ من داخل العلم. فكيف يتحقق ذلك؟ "إن الشك يحض على نظرية المعرفة. نعم، ولكن المعرفة أيضًا هي ما حض على الشك. والنزعة الشكية فرع من العلم... والأوهام تكون أوهامًا فقط بالنسبة لقبول سابق لأجسام حقيقية تتعارض معها... إن افتراض الأجسام هو بالفعل علم فيزيائي بدائي. والعلم الفيزيائي البدائي، أعني الحس المشترك المتعلق بالأجسام، يكون مطلوبًا هكذا بوصفه نقطة الانطلاق للنزعة الشكية".

إن العلم يثبت لنا كيف أن جوانب متنوعة من وجهة نظر حِسَّنا المشترك عن العالم ربيا تكون خاطئة إلى درجة أننا نصل إلى طرح السؤال: هل يجوز أن نكون مخطئين تمامًا في الطريقة التي نرى بها العالم?<sup>(45)</sup> وإن شئت أن تضع هذه النقطة بطريقة أخرى قبل إن نجاحنا في فهم العالم، وبالتبالي جواز اختلاف المظهر والحقيقة، هو على وجه الدقة الذي يثير الأسئلة الشكية في المقيام الأول. وبالتبالي يجوز أن نستعمل موارد العلم استعمالاً مشروعًا للرد على الأسئلة التي يطرحها العلم نفسه. ومن ثمَّ يتعين علينا أن نفهم السؤال المتعلق بكيف تكون معرفتنا مكنة بوصفه سؤالاً تجريبيًّا عن الكيفية التي يجوز بها لمخلوقات مثلنا (مع الأخذ بعين الاعتبار ما تخبرنا به أفضل نظرياتنا العلمية الحالية عما عسانا أن نكون) أن تتوصل إلى اعتقادات دقيقة وصحيحة حول العالم (مع الأخذ بعين الاعتبار ما تغبرنا به أفضل نظرياتنا العلمية ان يكون العالم).<sup>(40)</sup>

والإجابة عن السؤال الثاني الذي طرحناه آنفًا أصبحت واضحة الآن؛ لأن الفكرة التي أكد عليها كواين هي أنه طالما أن الشاك يستعمل الدعاوي العلمية في الهجوم على العلم، فإن المدافع عن العلم يكون حرًّا في استعمال النظريات العلمية في الدفاع عن العلم. وبالتالي فإن خشية الوقوع في الدور لا مجال لها. \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة

Scanned by CamScanner

وإن شئت عبارة موجزة تقدم لك لب لباب الإبستمولوجيا الطبيعية لـدى كواين، فإليك هذه العبارة: "إن عملية تطبيع الإبستمولوجيا، كما وضعت خطوطها، هي تقييد وتحرير معًا، فالبحث القديم عن أساس للعلم الطبيعي، أرسخ من العلم نفسه، تم التخلي عنه، وهذا الشيء هو التقييد. أما التحرير فهو الوصول إلى موارد العلم الطبيعي من غير خوف من الوقوع في الدور "<sup>(47)</sup>.

233

The naturalization of epistemology, as I have been sketching it, is both a limitation and a liberation. The old quest for a foundation for natural science, firmer than science itself, is abandoned: that much is limitation. The liberation is free access to the resources of natural science, without fear of circularity.

هذه هي الإبستمولوجيا الطبيعية كما أرادهما كواين، أو على الأقمل كما فهمتها أنا من كتاباته، فانظر معي بأي معنى فهمها الفلاسفة المعماصرون، وإلى أي مدى أثرت في هؤلاء الفلاسفة، بحيث يتعذر على أي واحد منهم أن يغض عنها النظر.

## 5- اعتراضات على حجة كواين، ورد كواين على نقاده

لقد اختلف الفلاسفة اختلافًا بعيدًا على ما تعنيه الإبستمولوجيا الطبيعية بطريقة كواين، وهذا الاختلاف ليس مقصورًا على خصومها، وإنها هو خلاف بين أنصارها أيضًا. فالذين يتلهفون على تأييد هذه الإبستمولوجيا الجديدة، والذين يناصبونها العداء يختلفون في تفسير عناصرها وفهم النتائج التي تترتب على قبولها، ومدى علاقتها بالإبستمولوجيا التقليدية. ولننظر أولاً إلى الاعتراضات التي تأتي من الخصوم.

هناك اعتراضات عامة وأخرى تنشأ من الاهتهام بقضايا إبستمولوجية معينة. وتأتي الاعتراضات العامة من الاختلاف في المذاهب الفلسفية ووجهات نظر الفلاسفة في طبيعة الفلسفة وكيفية ممارسة البحث الفلسفي. فهناك فلاسفة

الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ـــــ

يشاركون كواين في الانتهاء إلى الفلسفة التحليلية، ولكنهم يرفضون نزعة كواين العلمية المتطرفة. وعلى رأس هؤلاء بيتر ستراوسون Peter F. Strawson Hilary Putnam (1926 - 1926))<sup>(48)</sup>. وها هو هيلاري بتنام - 1926) (1919 على أن الفلسفة 2016)<sup>(49)</sup> يؤكد في مستهل كتاب تجديد الفلسفة 1993 على أن الفلسفة التحليلية أصبحت تسيطر عليها بشكل متزايد الفكرة القائلة إن العلم، والعلم وحده، يصف العالم كيا هو في ذاته وبشكل مستقل عن وجهة نظر المرء. وهناك شخصيات مهمة داخل الفلسفة التحليلية تقاوم هذه النزعة العلمية، والشخصية الخليقة بالإشارة إليها هو بيتر ستراوسون<sup>(50)</sup>.

وينفر ستراوسون من الغلو في المدعاوي الفلسفية لأن ذلك يصرف الفيلسوف عن ملاحقة الحقيقة، فنراه يقول: "المواقف المتطرفة قلما تكون صحيحة"<sup>(51)</sup>، وهو يجد في نفسه ميلًا طبيعيًّا لتفادي الآراء الجذرية في الفلسفة بصفة عامة وفي نظرية المعرفة على وجه الخصوص.

وهذا الموقف له نتائج كثيرة في طريقته المعتدلة في ممارسة الفلسفة، حيث يبحث دائمًا عن الجوانب الإيجابية في وجهات النظر التي يرفضها. ومع ذلك فإن قائمة الفلسفات التجريبية التي يرفضها ليست قصيرة:

التجريبية البريطانية (لوك، وبيركلي، وهيوم). الذرية المنطقية لدى رسل. الوضعية الجديدة عند كارناب. الوضعية المنطقية لدى إير. المذهب الطبيعي الإبستمولوجي عند كواين<sup>(52)</sup>. إن ستراوسون لا يساير كواين في نظرته للفلسفة باعتبارها جزءًا من <sup>العلم،</sup> ح ذلك عندما يقتبس عبارة كواين القائلة إن "الفلسفة، أو ما يعجبني تح<sup>ت</sup>

ويتضح ذلك عندما يقتبس عبارة كواين القائلة إن "الفلسفة، أو ما يعجبني تحت هذا العنوان، متصلة بالعلم" ثم يعلق عليها بقوله "(متصلة بالعلم) و (ليست

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

235

متطابقة معه)"<sup>(53)</sup>. أما حقيقة موقف ستراوسون كما يخبرنا في "سيرته الفكريـة" فهي أنه يقتسم مع ڤتجنشتين "وجهة النظر القائلة إن مهمتنا الأساسية إن لم تكـن الوحيدة، هي الحصول على رؤية واضحة لمفاهيمنا ومكانها في حياتنا"<sup>(54)</sup>.

لقد شك كثير من الفلاسفة في وجود قرابة كافية بين النظرية التقليدية في المعرفة والإبستمولوجيا الطبيعية لدى كواين إلى الحد الذي يمكننا من النظر إلى نظرية كواين على أنها وريث شرعي للنظرية التقليدية. ويؤكد ريتشارد رورتي<sup>(55)</sup> نظرية كواين على أنها وريث شرعي للنظرية التقليدية. ويؤكد ريتشارد رورتي<sup>(55)</sup> نظرية كواين على أنها وريث شرعي للنظرية التقليدية. ويؤكد ريتشارد رورتي<sup>(55)</sup> عن طريق تغيير دوافع البحث<sup>(66)</sup>. وتبعًا لوجهة نظر رورتي فإن الإبستمولوجيا التقليدية العتمت بتسويغ المعرفة، على حين يبدو أن كواين قصر العتمامه على عن طريق تغيير دوافع البحث<sup>(66)</sup>. وتبعًا لوجهة نظر رورتي فإن الإبستمولوجيا التقليدية اهتمت بتسويغ المعرفة، على حين يبدو أن كواين قصر اهتمامه على أن نحيتفظ بمجال الآراء السببية منف صلًا تمام الانف صال عن بحال الآراء التسببية منف صلًا تمام الانف صال عن بحال الآراء التسببية منف صلًا تمام الانف صال عن بحال الآراء التسببية منف صلًا تمام الانف صال عن بحال الآراء التسببية منف صلًا تمام الانف صال عن بحال الآراء التسببية منف صلًا تمام الانف صال عن بحال الآراء التسببية منف صلًا تمام الانف صال عن بحال الآراء وقد دفع هذا بمحض نقاد كواين إلى القول إن هناك غموضًا خفيًا داخل السوال ولقد دفع هذا بعض نقاد كواين إلى القول إن هناك غموضًا خفيًا داخل السوال الماسي في الإستمولوجيا المتطبعة التي تدعي تواصلًا مع النظرية التقليدية في من طريق تغيير دوافع البحث فحسب كما قرر رورتي، وإنما بتغير وسائل البحث المونة أكثر عا هو موجود بالفعل<sup>(52)</sup>. والحق أن كواين لم يكل المشكلة التقليدية أن مولية أكثر عا هو موجود بالفعل<sup>(52)</sup>. والحق أن كواين لم يكل المشكلة التقليدية في عن طريق تغيير دوافع البحث فحسب كما قرر رورتي، وإنما بتغير وسائل البحث ألم أن ضرورة الفصل بينها وبين الأراء السببية ليس موضعًا لنظر.

وهذه الملاحظات تأخذنا إلى الاعتراض الذي يتكرر كثيرًا في الأدبيات الإبستمولوجية، الذي مؤداه أن الإبستمولوجيا الطبيعية لا يمكن أن تكون معيارية normative وتكون فصلًا من علم النفس والعلم الطبيعي في وقت واحد. والرأي عندي أن هذا الاعتراض هو أقوى الاعتراضات التي أثيرت ضد ماولة كواين. ويمكن أن نسميه على سبيل الإيجاز باعتراض المعيارية عاولة كواين. ولقد أثار هذا الاعتراض مجموعة من الفلاسفة مثل ألفن محولدمان في كتاب الإبستمولوجيا والإدراك 1986 وجايجون كيم Jaegwon جولدمان في كتاب الإبستمولوجيا والإدراك 1986 وجايجون كيم

- Y

Kim (1934 - ) في مقالة "ما (الإبستمولوجيا المتطبعة)؟" 1988، وستيفن ستيش في مقالة "تطبيع الإبستمولوجيا: كواين، وسيمون، واحتمالات نجاح البراجماتية" 1993.

إن الصورة النموذجية للعلاقة بين الإبستمولوجيا والعلم تقول بأنهما يقعان على جانبين متقابلين من تقسيم الواقع في مقابل القيمة أو تمييز الواقع- القيمة fact - value distinction (58) الذي يُنْسَبُ عادة إلى هيروم، وهو تمييز أساسمي للنظريات الأخلاقية التي طرحهما فلاسفة مثل إير وستيفنسون (C. L. Stevenson 1979 – 1908) وهير (R. M. Hare 2002 -1919) وهير هذا التمييز تقع الإبستمولوجيا على جانب القيمة أما العلم فيقع على جانب الواقع. وينظر إلى الإبستمولوجيا بوصفها مشروعًا معياريًا normative وذلك بقدر اهتهامها بالقيمة المعرفية epistemic value والتسويغ وتنظيم الاعتقاد. إن الإبستمولوجيا تقوم بدور نقدى وتقديري في أمورنا العامة؛ لأننا نلجأ إليها من أجل المعايير الصحيحة من وجهة نظر تفسير الأهداف المعرفية، وهي تقوم أيضًا بدور تنظيمي عملى عندما نستمد منها النصيحة المتعلقة بالطريقة التبي ينبغي أن نهارس بها البحث أو "ما ينبغي" أن نعتقد به. إن الأحكم والمفاهيم والخواص المعرفية هي في جوهرها عملية وموجهة للفعل. أما العلم فينظر إليه على أنه مشروع نظري يهتم بتصوير العالم أو وصفه. والتقارير والمفاهيم والخواص العلمية وصفية في جوهرها. فالعلم يقول لنا ما هو الواقع، ولا يخبرنا بها "ينبغي" أن يكون عليه الواقع (59).

إن الإبستمولوجيا الطبيعية بالطريقة التي قدمها كواين تتعارض مع هذه الصورة النموذجية؛ لأن إدماج الإبستمولوجيا في علم النفس معناه أنها سوف تتخلى عن الأسئلة المعيارية المحورية من قبيل: ما الذي يجب أن نعتقد به، وما المعايير التي نفصل بها بين الاعتقادات المسوغة والاعتقادات غير المسوغة؟ وسر ذلك بسيط للغاية، وهو أن علم النفس لا يحفل بمثل هذه الأسئلة لأنه علم وصفي. وعندما نظر كواين إلى نظريته الجديدة في الإبستمولوجيا على أنها "فصل

Scanned by CamScanner

من علم النفس ومن ثَمَّ من العلم الطبيعي"، فقد دفع كثيرًا من الفلاسفة إلى القول بأنه قد استبعد الجانب المعياري في الإبستمولوجيا استبعادًا كاملاً. وَشَـجَّعَ بعضهم على القول بأنه تخلى عن الإبستمولوجيا ذاتها؛ لأن الإبستمولوجيا لا يمكن أن تكون شيئًا إن لم تكن معيارية. وإن شئت قل إن الإبستمولوجيا من غير معيارية كمدينة الجيزة من غير أهرامات.

وها هو جولدمان، وهو من أبرز أنصار الإبستمولوجيا الطبيعية كما سوف نوضح، يرى أن أحد العناصر التي سوف يتم المتخلي عنهما، عندما نمتخلى عن الإبستمولوجيا التقليدية هو التوتر التقييمي في الإبستمولوجيا. وإذا نظرنما إلى الإبستمولوجيا نظرة تقليدية، وجدنا أنها تملك مشروعًا معياريًّا أو نقديًّا، ولكنهما لا يمكن أن تظل هكذا إذا كان المشروع برمته داخل العلم الطبيعي، طالما أن العلم الطبيعي نفسه وضعي بصورة صارمة"<sup>(60)</sup>.

أما كيم فيعترض على أن كواين يربط نظريته الجديدة بالتخلي عن الإبستمولوجيا المعيارية والتحول إلى علم النفس، ويتساءل: "إن لم تكن الإبستمولوجيا المعيارية بحثًا ممكنًا، فلهاذا لا يجب على الإبستمولوجي المدعي أن يتحول إلى علم القوة المائية أو علم الطيور، مثلاً، بدلاً من تحوله إلى علم النفس؟"<sup>(61)</sup>.

والرأي عند ستيش – الذي يقبل صورة ضعيفة من الإبستمولوجيا الطبيعية – أن الإبستمولوجي الطبيعي بالطريقة التي يريدها كواين يستطيع أن يكشف بشيء من التفصيل الطرق المنوعة التي يبني عليها الناس "صورتهم عن العالم" على أساس الدليل المتاح لديهم. ولكن هذا الإبستمولوجي الطبيعي لا يملك طريقة لترتيب الخطط المختلفة تمامًا لبناء أوصاف العالم، إذ لا يملك طريقة لتحديد ما هي أفضل خطط وما هي أسوأ خطط. وطالما أن الإبستمولوجي الطبيعي بطريقة كواين لا يستطيع أن يقدم نصيحة معيارية كائنة ما تكون، فمن غير المعقول المزعم بأن أستلته ومشروعاته يمكن أن تحل محل الأسئلة

الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ــــــ

Scanned by CamScanner

والمشروعات في الإبستمولوجيا التقليدية. نحن لا نستطيع الموافقة على علم النفس لأن علم النفس يخبرنا كيف يفكر الناس، ولكنه لا يخبرنا (ولا يمكن أن يخبرنا بالفعل) كيف "يجب" عليهم أن يفكروا<sup>(62)</sup>.

وهناك اعتراض آخر مؤداه أن مناقشة كواين للإبستمولوجيا التقليدية لم تستوعب كل الاتجاهات والمحاولات الإبستمولوجية، وبالتالي فإن تفنيده لما وصفه وناقشه لا يعني رفضًا للإبستمولوجيا التقليدية برمتها. خذ الاتجاه التجريبي مثلًا، تجد أن ما وصفه كواين هو "على أفضل الفروض حلمًا تجريبيًّا متطرفًا، ومن حيث هو كذلك فهو نهر واحد فحسب في الإبستمولوجيا التقليدية. ولماذا نظن بأنه لا توجد بدائل منافسة له؟ إن البرامج من قبيل ما وصفه كوأين هي برامج متطرفة بالنسبة للتسويغ والتأييد والدفاع. وأنا أسميها إبستمولوجيا دفاعية، وأنا أتفق مع كواين في أنها قد ماتت. ولكنها ليست كل الإبستمولوجيا".

إن نقاد كواين هنا لا يختلفون معه في إخفاق المشروع الديكارتي الأساسي، وإنها الذي يجدونه مثيرًا للاعتراض هو الافتراض المسبق لدى كواين القائل بأن المشروع الديكارتي الأساسي هو كل ما يوجد من إستمولوجيا. تأمل على سبيل المثال النزعة الأساسية المعتدلة minimal foundationalism. يعتقد أنصار هذه المثال النزعة أن تسويغ اعتقاداتنا التجريبية يرتكز في نهاية الأمر على الخبرة الحسية، ولكنهم لا يصرون على وجود أساس من الاعتقادات المعصومة من الخطأ. ويعتبرون أن التسويغ يموت من اعتقاد إلى آخر عن طريق الاستنباط. زد على ذلك أن هناك أنصار نزعة الاتساق ونزعة الثقة. ويعتقد أصحاب نزعة الاتساق أن التسويغ له مصدره في علاقات الاتساق، أما أصحاب نزعة الثقة، فيرون أن مصدر التسويغ يكون في إنتاج الاعتقاد الموثوق به. ولا يقبل أي فريق من هؤلاء النموذج الديكارتي للتسويغ. ومن الواضح إذن أن تصوير كواين للإبستمولوجيا هو تقييدي على نحو مفرط<sup>(64)</sup>.

ـــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة.

وقبل أن نعرض لرد كواين على نقاده نقول شيئًا يسيرًا في الرد على الاعتراض الأخير. على الرغم من اتفاقنا على الاعتراض بصفة عامة، إلا أن الأمثلة التي ضربت لتأييده هي موضع الخلاف. فنزعة الأساس المعتدلة لم يقل بها الفلاسفة إلا استجابة لانتقادات كواين للنزعة الأساسية القوية، وقل مشل ذلك عن نزعة الثقة. فهاذا عن نظرية الاتساق؟ إن كواين قد ركز نقده على النزعة الأساسية، ولكن كورنبليث بعد ذلك طبق النقد الطبيعي بصورة متساوية على نزعة الاتساق في صورتها الضعيفة على الأقل<sup>(65)</sup>.

إن المتأمل في اعتراض المعيارية الذي أسلفناه يبدو ف أن كواين قد أسس قطيعة جذرية مع الإبستمولوجيا التقليدية، وأن محاولت لتطبيع الإبستمولوجيا تفضي في نهاية الأمر إلى التخلي عن الإبستمولوجيا بقضها وقضيضها. والظاهر أن هذا الاعتراض كان من القوة بحيث اقتنع به عدد غير قليل من الفلاسفة، وكان من القوة أيضًا بحيث أثر في كواين وأجبره على الرد عليه، وليس كواين فحسب، بل تحمس كل أنصاره من الإبستمولوجيين الطبيعيين للرد على هذا الاعتراض، وقالوا إنهم لم يقصدوا التخلي عن البعد المعياري في الإبستمولوجيا.

أما كواين فقد قال: "إن عملية تطبيع الإبستمولوجيا لا تتخلى عن الجانب المعياري... والإبستمولوجيا المعيارية بالنسبة لي هي فرع من الهندسة. إنها تكنولوجيا البحث عن الحقيقة، أو هي تنبؤ إذا استعملنا مصطلحًا إبستمولوجيًّا أكثر حذرًا. ومثل أي تكنولوجيا فإنها تستعمل بحرية أية نتائج علمية يجوز أن تلائم غرضها... إنها تعتمد على علم النفس التجريبي في الكشف عن الأوهام الحسية، وتعتمد على علم النفس الإدراكي في استكشاف التفكير القائم على الرغبة"<sup>(66)</sup>.

وهكذا لا تفتقر الإبستمولوجيا الطبيعية إلى البعد المعياري، وليس أدل على ذلك من أنه إذا كان هدفنا الأساسي هو البحث عن الحقيقة، فإن العلـوم المتنوعـة من الفيزياء حتى الرياضيات تمنحنا النصيحة الإبستمولوجية المعيارية، وتوضـح

ـ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية.

لنا طريقة الوصول إلى هذا الهدف. فالفيزياء تنصحنا بألا نأخذ كلام العرافيين مأخذ الجد، وتحذرنا الرياضيات من الأخطاء الإحصائية، ويبين لنا علم النفس الظروف التي نكون فيها عرضة للخطأ. ولعل الشيء اللافت للنظر هنا أن كواين عندما يسمح بالبعد المعياري في الإبستمولوجيا، فإنه لا يستمده من خارج العلم أو من خارج مركب نيوراث كما يحلو له أن يقول. وأغلب الظن عندي أن هذا التصور للمعيارية لا يرضي الإبستمولوجيين التقليديين.

أما اعتراض كيم على تحول الفيلسوف الطبيعي إلى علم النفس دون أي علم آخر، فإن الرد عليه قد بات واضحًا الآن، وهو أن الفيلسوف الطبيعي حر في الإفادة من نتائج جميع العلوم. وإذا كان كواين قد جعل الإبستمولوجيا فصلًا من علم النفس فإن الدافع إلى ذلك هو أن ملاءمة علم النفس للإبستمولوجيا أكثر من ملاءمة غيره من العلوم على الأقل في مستهل البحث الإبستمولوجي. ولقد ذهب كثير من الإبستمولوجيين في السنوات الحالية إلى أن التقدم في البحث الإبستمولوجي مرهون بمدى الإفادة من نتائج علم النفس الخاصة بالتفكير والإدراك.

ولكي لا يكون كلامنا محلقًا في سماء التجريد، إليك بعض الاقتباسات اليسيرة من أعمال هؤلاء الإبستمولوجيين والتي تؤكد هذا المعنى. يقول ألفن جولدمان "إن مزج الفلسفة بعلم النفس مطلوب لتقديم مبادئ مقبولة للتسويغ"<sup>(67)</sup> ويسير جلبرت هارمان <sup>(68)</sup> في الاتجاه نفسه عندما يقرر أنه "من الصعب أن نقدم مبادئ معيارية مقنعة اللهم إلا إذا بحثنا في كيفية تفكير الناس بالفعل، وهذا الأمر مجال لدراسة وصفية"<sup>(69)</sup>

6- حجة جولدمان: الإبستمولوجيا الطبيعية ونزعة الثقة

إن الفيلسوف الذي طوَّر الإبستمولوجيا الطبيعية تطويرًا يسد نقائصها وينطلق بها إلى آفاق جديدة هو ألفن جولدمان<sup>(70)</sup> الذي بسط وجهة نظره في مجموعة من المقالات والكتب من أبرزها كتاب **الإبستمولوجيا والإدراك** <sup>1986</sup> \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة

## Scanned by CamScanner

وكتاب علاقات متبادلة : الفلسفة تلتقي بالعلوم الإدراكية والاجتهاعية 1992. وعندما يقرأ المرء مقالة جولدمان الأولى في الإبستمولوجيا "نظرية سببية في المعرفة " 1967، ربسها يندهش للوهلة الأولى كيف يكون كاتبها نصيرًا للإبستمولوجيا الطبيعية، ولو قارنها بمقالة كواين «الإبستمولوجيا متطبعة»، لزادت دهشته وحيرته. فجولدمان يبدأ مقالته ببيان أن الدافع وراء كتابتها هو حل مشكلة جيتير، أما كواين فلم يحفل بهذه المشكلة. والمعروف أن مشكلة جيتير تواجه التعريف التقليدي الثلاثي للمعرفة القائل إن المعرفة اعتقاد صادق مسوغ، وعاولة جولدمان لحل هذه المشكلة. والمعروف أن مشكلة جيتير الأمثلة المضادة التي اقترحها جيتير، ولكن كواين يرفض طريقة التحليل المفهومي التي كانت سائدة في الإبستمولوجيا في الستينيات. ومع ذلك فإن النتائج التي انتهى إليها جولدمان من مقالته تلك جعلته يسير في اتجاه يلتقي فيه مع كواين في نهاية المطاف.

فإذا امتازت النظرية السبية في المعرفة لدى جولدمان بشي من فإنها تمتاز بتقريرها أن معرفة الشخص لقضية معينة ولتكن (ق) يتم تحليلها بصورة ملائمة على أنها اعتقاد بأن (ق) تحدثه حقيقة أن (ق). على سبيل المثال، عندما أعرف أن هناك لوحة على الحائط، فإن اعتقادي في وجود هذه اللوحة قد سببته الحقيقة القائلة إن هناك لوحة. ثم طَوَّرَ جولدمان هذا التقرير في مقالته "التمييز والمعرفة الحسية" 1976 وذلك عندما طابق ين المعرفة الحسية والاعتقاد الصادق الذي هو أن يكون قادرًا على التمييز بين الحالات التي توجد فيها لوحة أمامه، فلابد من أن يكون قادرًا على التمييز بين الحالات التي توجد فيها لوحة أمامه، فلابد من موجد فيها. ثم مضى جولدمان بهذا التقرير إلى مسافة أبعد من ذلك عندما قَدَّمَ في مقالته "ما الاعتقاد المسوغ؟" و1979 معاولة لتسويغ الاحتقاد، فرأى أن الاعتقاد يكون مسوغًا فقط في حالة كونه منتجًا بثقة. وتبعًا لذلك فإن المعرفة هي اعتقاد مسادق منتج بثقة Pack من منتجًا بثقة. وتبعًا لذلك فإن المعرفة هي اعتقاد مسادق منتج بثقة Pack من منها لوحة مائه، فلا معتقاد العادة التي لا مسادق منتج بثقة Pack من مائة المائة التقيم والاعتقاد الموغة والمالات التي لا مسادق منتج بثقة Pack من مائة المائة التقيم وتبعًا لذلك فإن المعرفة من الاعتقاد المائة من الاعتقاد مسادق منتج بثقة Pack من منتجًا بثقة. وتبعًا لذلك فإن المعرفة هي اعتقاد مسادق منتج بثقة Pack مائولة جولدمان لتطبيع الإستمولوجيا تعتمد على دفاعة

الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ـــــ

ا عن نزعة الثقة، فيحسن بنا أن نوضح أولًا هذه النزعة ونبين مكانة جولدمان بـين أنصارها.

تقول نزعة الثقة في صورتها العامة إن السؤال عما إذا كان أي شخص يعرف قضية معينة، ولتكن (ق) أو ما إذا كان الشخص مسوغًا تسويغًا كاملًا في الاعتقاد بأن (ق)، يعتمد على السؤال عما إذا كان اعتقاده بأن (ق) جاء نتيجة لعملية إدراكية موثوقة reliable. وهذه العملية الإدراكية، أو العمليات، تكون موثوقة إذا كانت تميل إلى تقديم الاعتقادات الصادقة. يقول جولدمان: "تتوقف الثقة على ميل العملية لإنتاج الاعتقادات التي تكون صادقة بدلًا من أن تكون كاذبة".

reliability consists in the tendency of a process to produce beliefs that are true rather than false.

وينقسم الفلاسفة الذين يقبلون نزعة الثقة إلى مجموعتين متميزتين. تقبل المجموعة الأولى شرط الثقة باعتباره شرطًا لتسويغ المعرفة، أو بوصفه إضافة إلى شرط تسويغ المعرفة. ويؤكد هؤلاء الفلاسفة على أن التسويغ ضروري للمعرفة، وبعد ذلك يعرفون التسويغ في حدود الاعتقاد المنتج بثقة والمأخوذ بوصفه شرطًا ضروريًّا necessary، أو كافيًّا sufficient ، أو بوصفه شرطًا ضر وريًّا ولكنه ليس كافيًا أو بوصفه شرطًا ضروريًّا وكافيًا معًا للتسويغ. واعتهادًا على ما يراعيه القائل بنزعة الثقة في هذه المجموعة، فإنه ربها يشترط - أو ربها لا يشترط- كجزء من تعريف الشرط القائل بأن تكون الذات العارفة مدركة إدراكًا واعيًّا لكل ما يجعل الاعتقاد منتجًا أو مسوغًا على نحو موثوق. والـذين يـصرون عـلى الـشرط الأخير يصفون أنفسهم أحيانًا بأنهم يتمسكون بنظرية داخلية في التسويغ internalist theory of justification لأنهم يسصرون على أن تكون الـذات العارفة مدركة داخليًّا internally أو تأمليًّا بأن اعتقادها يكون مسوعًا. أما القاتلون بنزعة الثقة الذين لا يصرون على أن تكون الذات العارفة مدركة إدراكًا واعيًا بها يسوغ اعتقادها بوصفه منتجًا بثقة، فإنهم يعرفون التسويغ في حدود الثقة فقط، وبالتالي يصفون أنفسهم على أنهم يتمسكون بنظرية خارجية في التسويغ 

externalist theory of justification؛ ذلك بأنهم يصرون على أنه إذا كان اعتقاد المرء منتجا بثقة، فإنه يكون مسوغًا حتى لو لم يكن المرء مدركًا بصورة داخلية أو تأملية بأن الاعتقاد منتج بثقة أو بها يسوغه<sup>(22)</sup>.

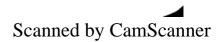
243

أما المجموعة الثانية من نزعة الثقة فتصر على أن شرط الثقة ليس شرطً للتسويغ، وأنه على حين تشترط المعرفة الاعتقاد الصادق المنتج بثقة (الـذي ربسا تكون الذات العارفة مدركة له بصورة تأملية أو ربسا لا تكون، فبإن المعرفة لا justification is a سسبب العبيب العبيب العبيب العرفة لا تشترط التسويغ، إذ إن التسويغ هو فاعلية تقديم السبب في رأي فلاسفة هذه المجموعة. ودافع عن هذه الوجهة من النظر فريد در تسكي<sup>(27)</sup> في كتاب المعرفة المجموعة. ودافع عن هذه الوجهة من النظر فريد در تسكي واتباع المعلومات 2 198 وطالما أن التسويغ في رأي فلاسفة هذه المجموعة لا يكون ضروريًّا لامتلاك الاعتقاد الصادق المنتج بثقة، فبإنهم يتمسكون "بنظرية الثقة في المعرفة والحيفة من النظر فريد در تسكي الثقة في المعرفة عن هذه الوجهة من النظر فريد در تسكي واتباع المعلومات 2 198 وطالما أن التسويغ في رأي فلاسفة هذه المجموعة لا التقة في المعرفة الاعتقاد الصادق المنتج بثقة، فبإنهم يتمسكون "بنظرية الثقة في المعرفة الامتلاك الاعتقاد الصادق المنتج بثقة، فبانهم يتمسكون المعرفة الثقة في المعرفة الوحية المعادق المنتج بثقة، فبانهم يتمسكون النظرية الثقة في المعرفة الوحية الما أن التسويغ في رأي فلاسفة هذه المعموعة لا الثقة في المعرفة الامتلاك الاعتقاد الصادق المنتج بثقة، فبانهم يتمسكون النظرية الثقة في المعرفة المعرفة المعرفة الما أن التسويغ في رأي فلاسفة منا الذارية الثقة المروقية والمعرفة الما الذين يدخلون في زمرة الطبيعيين هم أسبل النوعة الخارجية externalis الذين يدخلون في زمرة الطبيعيين هم أسمار النزعة الخارجية وريبيًا بين الاعتقاد الصادق لدى المعرفة أو التسويغ علاقة سببية النزعة الخارجية وريبيًا بين الاعتقاد الصادق لدى الماء وحالة ما خارجية أو آليس النزعة والمالحظة تجريبيًا بين الاعتقاد الصادق لدى الماء وحالة ما خارجية أو آليسان ما للزعة والماد حلومة في إنه الحيان عارضي الماد حلية أو آليسة النزعة والبة للملاحظة تجريبيًا بين الاعتقاد الصادقة (20

وأظن أنه قد بات واضحًا الآن أن جول دمان من أصحاب نزعة الثقة بالقائلين بالنظرية الخارجية في التسويغ، وهو يتفق مع درتسكي في جانب النظرية الخارجية. ولكن درتسكي يقول بنظرية الثقة في المعرفة. ولا يقول بنظرية الثقة في التسويغ التي يدافع عنها جولدمان، ويؤكد دائمًا على أن الاعتقاد المسوّغ يقع من تحليل المعرفة في صميم الصميم.

وبعد أن أدركنا معنى نزعة الثقة في صورتها العامة، ومكانة جولدمان منها، نتساءل: كيف يؤسس نظريته في الإبستمولوجيا الطبيعية على نظريته في نزعة

ـ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ــ



الثقة؟ بدأ جولدمان تحوله الطبيعي للإبستمولوجيا في مقالة "نظرية سببية في المعرفة"، كما ألمحنا، ولم يهتم فيها بالبعد المعياري، غير أنه عاد في كتاب الإبستمولوجيا والإدراك وعرض بصورة مباشرة مفهومًا معياريًّا للإبستمولوجيا، حاول به أن يحقق هدفين، أحدهما هو الانسجام مع التقليد المسيطر على الإبستمولوجيا، والآخر هو الدفاع عن الارتباط الوثيق بين الإبستمولوجيا وعلم النفس أو العلم الإدراكي cognitive science بصفة عامة. ويتساءل: "ولكن كيف السبيل إلى ربط هذه الأفكار؟ إذا كانت الإبستمولوجيا تقويمية كيف السبيل إلى ربط هذه الأفكار؟ إذا كانت الإبستمولوجيا تقويمية وما الإسهامات التي يمكن أن تقدمها هذه العلوم التجريبية لفرع معرفي معياري؟"

إن المتأمل في بنية نظرية التسويغ التي قَدَّمَهَا جولدمان في كتاب الإبستمولوجيا والإدراك وفي كتاباته الأخرى اللاحقة، يجد أن هذه البنية تتألف من ثلاثة مستويات مترابطة على النحو التالي: يهتم المستوى الأول ببيان العلاقة بين كون الاعتقاد مسوغًا وانسجامه مع نسق صحيح من قواعد التسويغ. أما المستوى الثاني فإن شغله الشاغل هو تحديد معيار الصحة بالنسبة لنسق قواعد التسويغ، وأخيرًا يأتي المستوى الثالث ليبحث في محتوى النسق الصحيح من القواعد التسويغية. ومحتوى الثالث ليبحث في محتوى النسق الصحيح من عمليات الإدراك الحسي العادي، والتذكر، أو العمليات البيولوجية الأخرى التي تخضع لفحص علماء النفس وعلماء بيولوجيا الأعصاب وغيرهم من أصحاب العلم الإدراكي. وأخص ما يتميز به هذا المستوى الثالث هو أن العلم الإدراكي يقوم فيه بدور مهم، وبذلك تتضح العلاقة بين الإبستمولوجيا والعلوم التراكي

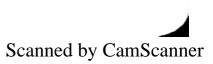
وعند المستوى الأول من نظرية التسويغ يُقَدِّم جولدمان ما أطلق عليه اسم مبدأ الإطار framework principle وأراد به أن يكون محايدًا على نطاق واسع بين النظريات المتنافسة. والمحتوى الأساسي لهذا المبدأ هو: الاعتقاد المسوغ هو الاعتقاد الذي يجيزه نسق صحيح من القواعد التسويغية.

\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

a justified belief is one that is permitted by a right system of jrules (justificational rules).

وهناك نقطة تضاف إلى مبدأ الإطار وهي أن إجازة الاعتقاد لا تقوضها حالة الشخص المعتقد<sup>(26)</sup>.

وإذا سلمنا بأن الاعتقاد المسوغ هو الاعتقاد الذي يجيزه (من غير أن تقوض هذه الإجازة حالة الشخص المعتقد) نسق صحيح من القواعد التسويغية، فمن الطبيعي أن نطرح السؤال التالي: ما الذي يجعل نسق القواعد التسويغية صحيحًا؟ وهذا يفضي بنا إلى المستوى الشاني من نظرية التمسويغ، ألا وهمو معيمار صبحة القاعدة التسويغية. ويناقش جولدمان مجموعة أنبواع من معايير المصحة. ربيها تكون بعض المعايير اجتماعية، على سبيل المثال، المعيار الذي يجعبل المصحة دالة للمناهج التي يقبلها مجتمع المرء أو ثقافته. وربها تكون المعايير صورية تمامًا عندما نستمدها من حقائق المنطق أو نظرية الاحتمال، وفي هذه الحالة يجوز القول بأن القواعد الصحيحة هي القواعد التي تستلزمها حقائق المنطق. ولكن جول دمان يرفض المعايير الاجتماعية والصورية على السواء. وسبب ذلك الرفض أن مجرد قبول المجتمع لا يُعَدُّ شرطًا كافيًا للصحة والمشكلة الواضحة مع حقائق المنطق هي أن القواعد التسويغية تهتم بالاعتقادات، ولكن حقائق المنطق الصوري – من حيث هي كذلك - تكون صامتة إزاء الظواهر الاعتقادية. فالمنطق الصوري يهتم بالخسصائص الدلالية semantic أو التركيبية syntactic للسميغ أو الأنسساق الصورية، ولكنه لا يقول شيئًا على الإطلاق عن حالات الاعتقاد. زدْ عبلي ذليك أن القواعد التسويغية هي قواعد للإجازة (وربها للإلزام) فهي معيارية بطبيعتها، ولكن المنطق ليس معياريًا بهذه الطريقة (27).



إن نسق القاعدة التسويغية يكون صحيحًا فقط في حالـة كـون عمليـات تـشكيل الاعتقاد التي يجيزها موثوقة كأشد ما تكون الثقة"<sup>(78)</sup>.

ثم يأتي المستوى الثالث والأخير ليكشف النقاب عن دعوى العلاقة بين الإبستمولوجيا والعلم الإدراكي. إن علم النفس، أو أي علم إدراكي، لا يدخل في المستوى الأول أو المستوى الثاني من نظرية التسويغ، وهذا يعني القول بأنه لا يقوم بدور في اكتشاف مبدأ الإطار أو في تحديد معيار ملائم للصحة. ولكن طالما أن العمليات الإدراكية هي التي تمثل الموضوعات المجازة لأنساق القاعدة التسويغية الصحيحة، ولا يمكن اكتشاف طبيعة هذه العمليات الإدراكية عن طريق البحث النظري، فإن الحاجة إلى العلم التجريبي تكون ضرورية هنا.

يقول جولدمان: "إن العلم الإدراكي يستطيع أن يخبرنا بالعمليات التي تنتمي إلى المستودع (الإدراكي) الإنساني. والعلم الإدراكي يكون مطلوبًا للمساعدة في اكتشاف أي العمليات في هذا المستودع تملك الخصائص الملائمة إيستمولوجيًّا... وعلى هذا النحو سيكون علم النفس مطلوبًا عند المستوى الثالث من نظرية التسويغ"<sup>(79)</sup>.

إن تصور جولدمان للإبستمولوجيا الطبيعية يُعَدُّ اصلاحيًّا إذا قارناه بتصور كواين الثوري لها، ذلك أن جولدمان لا يزال يحافظ على علاقات أساسية مع الطريقة التقليدية لمهارسة الإبستمولوجيا المتمثلة في التحليل المفهومي، وهي طريقة يرفضها كواين. إذ إن تحديد مبدأ الإطار عند المستوى الأول، وتحديد معيار ملائم للصحة عند المستوى الثاني جاء نتيجة للتحليل المفهومي السابق على البحث العلمي وبشكل مستقل عنه. فإذا كان كواين ينصح الباحث الإبستمولوجي بالانصراف عن التأمل النظري في مكتبته، وارتداء المعطف الأبيض لدراسة العلاقة بين المدخلات الحسية والمخرجات النظرية، فإن من نظريته ليقضي حاجته من التأمل النظري، ولكنه ينصحه بارتداء المعطف من نظريته ليقضي حاجته من التأمل النظري، ولكنه ينصحه بارتداء المعطف الأبيض عند المستوى الثائم

ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

إن التعاون الذي يقيمه جولدمان بين الإبستمولوجيا والعلم الإدراكي لا ينفي التأسيس النظري المفهومي للبحث الإبستمولوجي، ولكنه يقرر أن البحث التجريبي لن يكون ملائيًا لبحث المشكلات الإبستمولوجية إلا بعد أن يقضي الإبستمولوجيون وقتًا مناسبًا في تأملاتهم النظرية "وإلا فإن الإبستمولوجيين سوف يتجولون في مختبر العلم الإدراكي من غير أن يعرفوا ما يبحثون عنه. كيف يستطيعون بأية حال معرفة أن وظيفتهم هي جمع المعلومات حول العمليات الإدراكية. اللهم إلا إذا كانوا قد حددوا مسبقًا أن ما يجعل الاعتقادات مسوغة هو أصلها في عمليات إدراكية موثوقة"<sup>(80)</sup>.

## 7- دفاع عن الإبستمولوجيا الطبيعية

إن التحول الطبيعي في الإبستمولوجيا الذي عرضنا لأصوله عند كواين وجولدمان، يحظى باهتهام متزايد من الإبستمولوجيين في أيامنا هذه. وها هو هيلاري كورنبليث Hilary Kornblith الذي اضطلع بشرح الإبستمولوجيا المتطبعة والدفاع عنها في مجموعة من الدراسات، أبرزها كتابه الاستدلال الاستقرائي وأساسه الطبيعي: مقال في الإبستمولوجيا المتطبعة 1993، يواصل تأييدها في مقالته الأخيرة في «الدفاع عن الإبستمولوجيا المتطبعة» 1999. ويتفق بداية مع كواين وغيره من أنصار الإبستمولوجيا الطبيعية على أن النزعة الأساسية عند ديكارت قد أخفقت إخفاقًا شديدًا؛ لأن مهمة إعادة بناء معرفتنا من أساس لا سبيل إلى الشك فيه تبين أنها مستحيلة. وبالتالي فإن الهدف الذي يجب أن تتجه يقول: "إن هدف النظرية الطبيعية في الموفة، كما أراها، ليس تقديم تقرير عن مفهومنا للمعرفة، وإنها تقديم تقرير عن ظاهرة طبيعية معينه، أعني المعرفة ذاتها"<sup>(18)</sup>.

وإذا نظرنا إلى المعرفة بوصفها ظاهرة طبيعية، فإن مفهومنا عنها ربام يكون ناقصًا، شأنه في ذلك شأن مفاهيمنا عن الظواهر الطبيعية الأخرى. ويـضرب لنـا

الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ــــــ

كورنبليث مثلًا بمفهوم الألومنيوم. إن مفهوم الناس عن الألومنيوم ربا يكون خاطئًا، وربا يكون ناقصًا عندما لا يتضمن معلومات كافية لتمييز الألومنيوم من المعادن الأخرى، وهذا الأمر لا يصدق على الناس العاديين فحسب، وإنها يصدق على الخبراء أيضًا، وذلك عندما يملكون في مراحل متباينة من التاريخ بعض المفاهيم التي لا تصف الأشياء التي يعنون بها وصفًا كاملاً. ولا عجب أن يكون وضع المفاهيم التي تصف الظواهر الطبيعية وصفًا دقيقًا كاملاً هو أحد إنجازات العلم (<sup>82)</sup>.

ومثل هذا يُقال عن المعرفة، فربها يخفق مفهومنا عن المعرفة بطرائق متنوعة في توضيح طبيعتها. وطالما أننا ننحي المفاهيم العادية عن الظواهر الطبيعية جانبًا، ونتمسك بالمفاهيم العلمية، فكذلك يجب علينا أن نستبعد التحليل المفهومي للمعرفة ونعالج المعرفة باعتبارها ظاهرة طبيعية. إن محاولة فهم ما عساه أن يكون الألومنيوم تبدأ بجمع حالات واضحة من المعادن لكي نرى الجوانب التي تشترك فيها، وكذلك الحال عند دراسة المعرفة، ربها نفحص حالاتها الواضحة لنرى الملامح التي تشترك فيها. وحالات المعرفة الواضحة كأشد ما يكون الوضوح هي حالات المعرفة العلمية. وهنا نقدم تقريرًا تقريبيًا عن بعض حالات المعرفة الواضحة باعتباره مدخلاً للبحث النظري في ظاهرة المعرفة. ولكن كيف يتحقق هذا البحث النظري؟

ليس الجواب على هذا السؤال عسيرًا، فقد رأى كورنبليث أن هذا البحث يقع عند عدة مستويات مختلفة. يجب أن نفحص الآليات السيكولوجية المتنوعة التي عن طريقها يتم إنتاج المعرفة. زِدْ على ذلك أن هناك عنصرًا اجتهاعيًّا مهمًّا في المعرفة، إذ تقوم العوامل الاجتهاعية بدور في إنتاج المعرفة والاحتفاظ بها ونشرها. كما أن الإبستمولوجيا التطورية في تقليد دارون تلقي ضوءًا شارحًا على حياتنا المعرفية، وتقدم الدراسات في علم الأعصاب استبصارًا عميقًا في طبيعة الإدراك، ولا يجب النظر إلى هذه الطرق باعتبارها متنافسة، وإنها الصواب أن ننظر إليها بوصفها متكاملة <sup>(83)</sup>.

Scanned by CamScanner

كورنبليث مثلًا بمفهوم الألومنيوم. إن مفهوم الناس عن الألومنيوم ربا يكون خاطئًا، وربا يكون ناقصًا عندما لا يتضمن معلومات كافية لتمييز الألومنيوم من المعادن الأخرى، وهذا الأمر لا يصدق على الناس العاديين فحسب، وإنها يصدق على الخبراء أيضًا، وذلك عندما يجلكون في مراحل متباينة من التاريخ بعض المفاهيم التي لا تصف الأشياء التي يعنون بها وصفًا كاملاً. ولا عجب أن يكون وضع المفاهيم التي تصف الظواهر الطبيعية وصفًا دقيقًا كاملاً هو أحد إنجازات العلم<sup>(23)</sup>.

ومثل هذا يُقال عن المعرفة، فربها يخفق مفهومنا عن المعرفة بطرائق متنوعة في توضيح طبيعتها. وطالما أننا ننحي المفاهيم العادية عن الظواهر الطبيعية جانبًا، ونتمسك بالمفاهيم العلمية، فكذلك يجب علينا أن نستبعد التحليل المفهومي للمعرفة ونعالج المعرفة باعتبارها ظاهرة طبيعية. إن محاولة فهم ما عساه أن يكون الألومنيوم تبدأ بجمع حالات واضحة من المعادن لكي نرى الجوانب التي تشترك فيها، وكذلك الحال عند دراسة المعرفة، ربا نفحص حالاتها الواضحة لنرى الملامح التي تشترك فيها. وحالات المعرفة الواضحة كأشد ما يكون الوضوح هي حالات المعرفة العلمية. وهنا نقدم تقريرًا تقريبيًا عن بعض حالات المعرفة الواضحة باعتباره مدخلاً للبحث النظري في ظاهرة المعرفة. ولكن كيف يتحقق هذا البحث النظري؟

ليس الجواب على هذا السؤال عسيرًا، فقد رأى كورنبليث أن هذا البحث يقع عند عدة مستويات مختلفة. يجب أن نفحص الآليات السيكولوجية المتنوعة التي عن طريقها يتم إنتاج المعرفة. زِدْ على ذلك أن هناك عنصرًا اجتهاعيًّا مهمًّا في المعرفة، إذ تقوم العوامل الاجتهاعية بدور في إنتاج المعرفة والاحتفاظ بها ونشرها. كما أن الإبستمولوجيا التطورية في تقليد دارون تلقي ضوءًا شارحًا على حياتنا المعرفية، وتقدم الدراسات في علم الأعصاب استبصارًا عميقًا في طبيعة الإدراك، ولا يجب النظر إلى هذه الطرق باعتبارها متنافسة، وإنها الصواب أن ننظر إليها بوصفها متكاملة <sup>(83)</sup>.

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

ومن خلال هذه الطرق يجوز أن نحدد الملامح المشتركة بين جميع حالات المعرفة، وبذلك نقدم تقريرًا عن المعرفة يكون أكثر ملاءمة من التقرير الـذي يقدمه التحليل المفهومي للمعرفة. ويهتم كورنبليث بالأسئلة التقليدية نفسها في المعرفة وهي:

- 1 ما المعرفة؟
- 2 كيف تكون المعرفة مكنة؟

3 – ما الذي يجب أن نفعله لكي نحصل على المعرفة؟

غير أنه يفسرها تفسيرًا طبيعيًّا. فالجواب الذي يقدمه عن السؤال الأول هو نزعة الثقة التي صاغها جولدمان والقائلة بأن المعرفة اعتقاد صادق منتج بثقة. وهذه الإجابة لها مضامين مهمة بالنسبة للسؤال الثاني. وإذا أردنا أن نعرف كيف تكون المعرفة عكنة، وأخذنا نزعة الثقة بعين الاعتبار، فإننا نحتاج إلى أن نعرف كيف تسلم مؤهلاتنا الإدراكية بإمكانية الاعتقاد المتتج بثقة. والبحوث النظرية التي أسلفنا الإشارة إليها، وهي البحث العصبي والسيكولوجي والبيولوجي والاجتهاعي، تكون ملائمة لمذا السؤال. وبالتالي توجد أسئلة حول العمليات الإدراكية والنطاق الذي تمثل عليه إلى تقديم الاعتقاد المتتج بثقة. ونبحث أيضًا في علاقة ميولنا الاستدلالية الفطرية بالاعتقاد المتلة حول العمليات الإدراكية والنطاق الذي تمثل عليه إلى تقديم الاعتقاد الصادق. ونبحث أيضًا في علاقة ميولنا الاستدلالية الفطرية بالاعتقاد الصادق. أما على المستوى الاجتهاعي فمن الواضح أن التنظيم الاجتهاعي للمؤسسات العلمية إما أن يسهم في إنتاج الاعتقاد الصادق وينشره أو يقلل منه<sup>(84)</sup>.

ومن المحقق أن الإجابة عن السؤال الثاني تساعدنا في الإجابة عن السؤال الثالث؛ لأن فهم الآليات المتنوعة التي عن طريقها نقدم اعتقاداتنا سوف يلقي ضوءًا قويًّا على قدراتنا وعيوبنا على حد سواء. ولا يمكن تقديم النصيحة المعرفية إلا من خلال هذه المعرفة التفصيلية. وكما أن النظرية الأساسية عند ديكارت تقدم وجهة نظر موحدة في الأسئلة الإبستمولوجية الثلاثة، فكذلك تفعل الإبستمولوجيا الطبيعية. ولكن الاختلاف يأتي في طريقة المعالجة، فقد نظر ديكارت إلى الإبستمولوجيا بوصفها فلسفة أولى، والآن ينظر الطبيعيون إلى الإبستمولوجيا على أنها جزء من المشروع العلمي. ولم يرتكب ديكارت شيئًا من الحهاقة عندما بحث عن إبستمولوجيا منعزلة عن أفضل علم متاح في عصره، فقد أدرك بصورة صحيحة أن أفضل علم متاح في عصره غير جيد بصورة كافية. وبالفعل فإن حالة العلم في أيام ديكارت لا يمكن أن تؤلف المشروع الإبستمولوجي الجديد بالطريقة التي صورناها آنفًا. وكان الدافع لدى ديكارت في التأملات – كما يغبرنا في الصفحة الأولى من التأمل الأول – هو العشور على أقل من الثورة العلمية في الصفحة الأولى من التأمل الأول – هو العشور على أقل من الثورة العلمية في القرنين السابع عشر والثامن عشر. ولكن ديكارت الذي سبق عمله هذه الشورة بحث عن هداية معرفية في مكان آخر خارج العلم<sup>(38)</sup>. وإذا كان الوضع المعرفي في أيامنا قد تغير كثيرًا عن الوضع المعرفي أيام العلم<sup>(38)</sup>. وإذا كان الوضع المعرفي في أيامنا قد تغير كثيرًا عن الوضع المعرفي أيام العلم<sup>(38)</sup>. وإذا كان الوضع المعرفي في أيامنا قد تغير كثيرًا عن الوضع المعرفي أيام العلم<sup>(38)</sup>. وإذا كان الوضع المعرفي في أيامنا قد تغير كثيرًا عن الوضع المرفي أيام وطرائقه في التنظير الإبستمولوجي يُعَدُّ أمرًا طبيعيًا ومشروعًا.

صحيح أن أنصار الإبستمولوجيا التقليدية لا يعترضون على بحث الآليات المتنوعة التي يتم من خلالها إنتاج المعرفة، أو اكتساب قدراتنا المعرفية، أو ما يجري مجراها من أمور يُعنى بها الإبستمولوجيون الطبيعيون، ولكنهم يعترضون بقولهم إن هذه المشروعات علمية ولا تمشل جزءًا من الفلسفة. والرد عند الإبستمولوجين الطبيعيين أنه لا يوجد تمييز صارم بين البحث الفلسفي والبحث العلمي. والإبستمولوجيا التي ينظر إليها التقليديون على أنها فلسفة أولى، يعتبرها الطبيعيون مفتقرة إلى الحكمة؛ لأنها تعزل الإبستمولوجيا عن المعلومات الملائمة فا. وبالتالي فإن الخلاف حول ما إذا كانت الإبستمولوجيا الطبيعية تمثل نوعًا من الفلسفة على الإطلاق يبدو خلافً لا طائل من تحته ولا غناء فيه. وسيدًعي وسيجادل التقليديون أنه مي يوجهون ببساطة الأسئلة الفلسفية عن طريق الوسائل التجريبية، وسيجادل التقليديون بأنه بقدر ما نستخدم المناهج التجريبية، فإن البحث المنجز لا يكون فلسفيًاً<sup>(68)</sup>.

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

إن نقطة الخلاف الأساسية بين التقليديين والطبيعيين هي: هل يوجد بالفعل مجال مشروع للبحث الإبستمولوجي الأولي a priori 8 ويمكن الفصل في هذا الخلاف بطريقتين: إحداهما هي النظر في الحجج التي يقدمها كل فريق، والأخرى هي النظر في النتائج التي ينتهي إليها كل فريق والتساؤل: هل تبشر بشيء من النجاح أم لا؟ إن نقطة الاختلاف الأساسية سوف ترتكز في نهاية الأمر على كيفية تصورنا لطبيعة البحث الإبستمولوجي، وبصفة خاصة كيفية تفسيرنا للأسئلة الإبستمولوجية الثلاثة التي طرحناها من قبل.

يقول الإبستمولوجيون الطبيعيون إن الطريقة الأولية التي تعزل البحث الإبستمولوجي عن المعلومات التجريبية الملائمة له لم تقدم شيئًا ذا بال في الإجابة على الأسئلة الثلاثة، بل فَقَدَ معها كل شيء. وسوف يحتج الإبستمولوجيون التقليديون بأن خصومهم من الطبيعيين فهموا الأسئلة الثلاثة فهمًا خاطئًا. فالسؤال الأول، عما عسى أن تكون المعرفة، ليس سؤالاً عن ملامح ظاهرة في العالم كما يدعى الطبيعيون، وإنها هو بالأحرى عـن مفهومنـا للمعرفة. والـسؤال الثاني، حول إمكانية المعرفة، ليس سؤالاً عن الآليات المتنوعة التي تجعمل المعرفة ممكنة كما يَدَّعي الطبيعيون، وإنما هو سؤال عن كيفية الرد على النزعة المشكية، والذي يتطلب إعادة بناء منطقية للمعرفة. وأخيرًا سيقول التقليديون بأن الطبيعيين فهموا السؤال الثالث فهمًا خاطئًا أيضًا. لأنه إذا كانبت توجيد أسبئلة تجريبية مشروعة حول كيفية تدريب الأفراد إلى درجة أن يكونوا قبادرين عيلي التغلب على عيوبهم الإدراكية، فإن السؤال الفلسفي بصورة متميزة هنا مختلف تمام الاختلاف. فالسؤال الثالث، المفهوم فلسفيًا، هو بالفعل سؤال عن الأهداف المعرفية التي يتعين إحرازها إذا امتلك المرء المعرفة. ومع ذلك إذا أردنا أن ننجـز برنامجًا معينًا لإحراز أهداف معينة، فإننا نحتاج أولًا إلى تحديد ما عساها أن تكون الأهداف، وهنا يأتى دور الفلسفة. إن إعادة التفسير الطبيعي للسؤال الثالث تجعله يبدو تجريبيًّا فقط عن طريق التسليم بأننا أجبنا بالفعل على السوال الفلسفي بشكل متميز حول أهداف الإدراك. فكيف نحسم هذا الخلاف؟ الجواب عند

الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية -

252

ولا يوجد فيلسوف يكون له الحق في تفسير ما استعصى على الفلاسفة تفسيره، ولا توجد جهة تكون بمثابة المرجع الفاصل في ذلك. ومن هنا فإن الحجة التي يقدمها الإبستمولوجيون الطبيعيون تستند إلى عقم الإبستمولوجيا النظرية، وإلى اخفاقها في حل الأسئلة الإبستمولوجية، بل ووصولها إلى طريق مسدود في معالجة بعض المشكلات مثل مشكلة الرد على النزعة المشكية. وتستند أيضًا إلى التوقعات الجيدة وبشائر النجاح للإبستمولوجيا الطبيعية.

## 8- المذهب الطبيعي الإبستمولوجي المعتدل

إن المذهب الطبيعي الإبستمولوجي المعتدل الذي نقبله يقوم على وجهة نظر تتوسط بين طرفين فيهما قدر كبير من الإسراف والتطرف في الرأي. الأول هو المذهب الطبيعي الإبستمولوجي الثوري القائل بضرورة التخلي عن المشكلات التقليدية والمناهج التقليدية أيضًا في معالجة الإبستمولوجيا، والتحول بـدلًا من ذلك إلى المشكلات التي تثيرها الدراسة العلمية للإدراك الإنساني، وتبني المناهج العلمية وحدها في حل هـذه المشكلات. والطرف الثاني هـو المذهب الإبستمولوجي النظري سواء في صورته التقليدية أو المعاصرة، والذي يبالغ أنصاره في قيمة النتائج الإبستمولوجية التي يتم التوصل إليها من غير الاستعانة بموارد العلم.

نحن لا نقبل الصورة المتطرفة من الإبستمولوجيا الطبيعية التي عرضها كورنبليث مثلًا في مقالته "في الدفاع عن الإبستمولوجيا المتطبعة"، التي طالب فيها بدراسة المعرفة دراسة علمية بوصفها ظاهرة طبيعية شأنها في ذلك شأن الألومنيوم. وإن تعجب فعجب أن تكون الدعوى إلى دراسة المعرفة باعتبارها جزءًا من العلم هي ذاتها دعوى فلسفية وليست علمية. زِدْ على ذلك أن تشبيه المعرفة بالألومنيوم ليس له ما يسوغه. إذ سيكون من السخف والمحال ألا نعول

على المناهج التجريبية عند دراسة الألومنيـوم، وهـذا عـلى خـلاف المعرفة التـي تتطلب في بعض جوانبها بحثًا مفهوميًّا.

ويتعذر علينا أن نجد أسبابا دقيقة للتفكير في أن المعرفة تشبه الألومنيوم "إن ما نبحث عنه في حالة الألومنيوم هو فهم تكوينه الفيزيائي. فنحن نريد أن نعرف من أي شيء يتألف، وكيف يتفاعل مع المواد الأخرى، ولماذا؟ وما الذي نستعمله من أجله؟ أما تحليلنا للمعرفة فإنه لا يتطلب تقريرًا عن تكوينها الفيزيائي، ومن المشكوك فيه أن يوجد شيء من هذا القبيل. ويجوز أن نبحث أيضًا عن تحليلات علمية لعمليات فيزيائية من قبيل انقسام الخلية. ولكن المعرفة ليست مادة مثل الألومنيوم أو عملية مثل انقسام الخلية".

إن هذا التطرف في المذهب الطبيعي نساتج عسن الرغبة في مطابقة الفلسفة بالعلم، والصواب في رأينا أن الفلسفة متميزة من العلم، وليست تابعة لـه تبعية مطلقة، وإنها الأحرى أنها تشكل أساسه العقلاني، وترسم له في مواضع غير قليلة طريقة السير. وهي تقف مع الدين جنبًا إلى جنب ليكونا بمثابة المنارة التي تهدي سفينة الفكر البشري في بحر تتلاطم فيه الأمواج. ولكى لا يقع في ظن القارئ أن أذهب بهذا القول مذهب الافتنان في التعبير، حسبي أن أشير إلى شيء واحد وهو ما يدور من جدل حول نتائج الهندسة الوراثية، الأمر الذي تطلب وجود مبحث فلسفي خاص هو الأخلاق البيولوجية Bioethics وهـ و مبحث يحظي بعناية بالغة من فلاسفة الأخلاق في وقتنا الحالي. وهنا نجد أن العلم النظري الخالص لا يقدِّم شيئًا لحل المشكلات الناشئة عن التطبيق السبئ لنظريات الهندسة الوراثية، مثل مشكلة الاستنساخ، وإنها الذي يقدِّم العون والإرشاد في هذا المجال هو الدين والفلسفة، والعلياء أصحاب الاهتيامات الأخلاقية التي تستمد في نهاية الأمر من الدين أو الفلسفة. وهذا يعنى أننا لا نوافق كواين على القول بأنه لا توجد نقطة امتياز خارجية، ولا توجد فلسفة أولى. لأننا لو وافقنا على ذلك، لانتهى بنا الأمر إلى التسليم بأن العلم هو المصدر الوحيد للمعرفة، وأية فاعلية إنسانية تتمييز من العلم - ويعنينا هنا الفلسفة - لن تقدم نفعًا يذكر في اكتساب المعرفة.

ـ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ــــــ

ويرى بعض فلاسفة العلم "أن الفلسفة ترشد جميع العلماء بمصورة ضمنية عندما يعالجون الواقع، وأحيانًا كما كان الحال في الخلاف بين أينشتين وبمور عمل تفسير ميكانيكا الكم، تصبح الاختلافات في الفلسفة ذات أهمية واضحة "<sup>(89)</sup>.

والعلم ليس هو المصدر الوحيد للمعرفة، وإنها هنالك مصادر أخرى على رأسها الدين. والمعرفة في التصور الإسلامي تعتمد على مصدرين أساسيين هما: الوجود، والوحي، والعلم يقع في جانب الوجود. وقصر المعرفة على البحث التجريبي في العالم الفيزيائي يعتبر تضييقًا لمجال المعرفة ليس له ما يسوغه من ناحية، وينطوي على خطأ من ناحية أخرى؛ لأن العلم الفيزيائي نفسه يستند إلى أسس ميتافيزيقية.

وهنا نعاود النظر في السؤال الـذي طرحناه في بداية البحث حول مـدى شرعية النزعة العلمية، ونصوغه في تساؤلات أخرى من قبيل هل العلم قادر على تفسير كل شيء؟ وهل التفسير العلمي هو التفسير النهائي لطبيعة الكون والحياة؟ والجواب الذي نتفق فيه مع بعض فلاسفة العلم هو النفي؛ لأن العلم القادر على تفسير كل شيء هو العلم الكامل، وقدراتنا المعرفية البشرية المحدودة تجعل العلم التام بالنسبة لنا مستحيلاً. وقبل كل ذلك وبعده، فالعلم الكامل هو العلم الإلمي.

يقول نيقولاس ريشر N. Rescher (1928-): "إننا مجبرون على الاعتراف بأنه ليس العلم الحالي، ولاحتى العلم المستقبلي أو النهائي، هو الذي يصف الواقع وصفًا صحيحًا، وإنها الذي يفعل ذلك هو العلم المشالي ideal science الذي لن نحصل عليه في الواقع أبدًا طالما أنه يوجد في اليوتوبيا فحسب، وليس في هذه الحياة الدنيا"<sup>(90)</sup>.

والحقيقة أنه لا يوجد خلاف كبير بين الفلاسفة على أن البحث التجريبي ملائم لحل بعض المشكلات الإبستمولوجية، ولكن الخلاف يدور حول السؤال: هل تبقى موضوعات إبستمولوجية للبحث الفلسفي المفهومي؟ إن الجواب الذي نراه على هذا السؤال يتفق مع جواب جول دمان القائل بوجود مجال للبحث

النظري يسبق البحث التجريبي في المعرفة. إن تحليل المفاهيم المعرفية مثل التسويغ والاعتقاد والصدق، وتحديد المبادئ المعرفية التي تحدد شروط الاعتقاد المسوغ، يحتاج إلى توضيح مفهومي conceptual clarification من النوع الذي تقدمه الإبستمولوجيا النظرية. وبالتالي نستطيع أن نميز في البحث الإبستمولوجي بين مرحلتين، نحدد في الأولى المبادئ العامة، مثل المبادئ المتعلقة بالإدراك الحسي أو الذاكرة أو غيرها من مصادر التسويغ.

ويمكن أن نضع مثلاً بسيطًا لمبدأ يتعلق بالدليل المرتبط بالإدراك الحسي على النحو التالي:

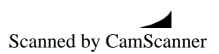
"بالنسبة لأية خاصية حسية (ق)، وأي شخص (س)، إذا بدا لـ (س) أنه يرى خاصية مثل (ق)، فإن (س) يكون مسوغًا في الاعتقاد بوجود شيء ما له الخاصية (ق)".

وتبعًا لذلك، فإن العبارة "يبدو أنه يرى شيئًا أحمر" تسوغ المرء في الاعتقاد بوجود شيء أحمر أمامه<sup>(91)</sup>.

إذا نظرنا إلى نزعة الثقة في التسويغ على سبيل المثال، نجد أن صاحب هذه النزعة يقول إن الاعتقاد يكون مسوغًا إذا تمت صياغته عن طريق عملية إدراكية موثوقة. وهذا مبدأ معرفي عام يوضع في المرحلة الأولى، ولكن تحديد العمليات الإدراكية، التي تكون موثوقة بالفعل، أو إن شئت قل المبادئ المقيدة، يتطلب بحثًا تجريبيًّا يأتي في المرحلة الثانية. وجملة القول أن تحديد المبادئ العامة من عمل الإبستمولوجيا النظرية، أما وضع المبادئ المقيدة فيعد مسألة تجريبية.

وعلى خلاف الإبستمولوجيا النظرية، فإن المذهب الطبيعي الإبستمولوجي المعتدل يسمح للإبستمولوجي أن يستعمل بحرية نتائج علم النفس الإدراكي، وعلم اللغة، وفسيولوجيا الأعصاب، وعلم الأحياء التطوري، وعلم الاجتماع المعرفي، ويتعين على الإبستمولوجي العناية بالدراسات التاريخية حول تاريخ اكتساب الناس لمعارفهم، والدراسات الاجتماعية المتعلقة بالطرق التي تنتشر بها

. الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ـــ



المعرفة في المجتمعات، والدراسات العصبية حول كيفية معالجة المخ للمعلومات. ويخطئ بعض الفلاسفة إذا ظنوا أنهم يستطيعون أن يقدموا لنا شيئًا ذال حول هذه الموضوعات وهم جلوس في مكاتبهم، ولكي تنجح هذه البحوث فإنها تتطلب عملاً تجريبيًّا ومدخلاً علميًّا، وهذا يمد في نهاية الأمر جسور الصلة بين الفلسفة وفروع المعرفة الأخرى.

#### هوامش الفصل السادس

256

(1) Almeder, Robert., Harmless Naturalism., Chicago and Salle, Illinois: Open Court, 1st printing 1998, pp. 1-2.

نيلسون جودمان (1906-1998) فيلسوف أمريكي معاصر. كان أستاذا للفلسفة في (2) جامعة هارفارد، وتأق اسهاماته الأساسية في الإبستمولوجيا، والميتافيزيقا، وعلم الجمال. وفي كتابه الأول بنية المظهر 1951 استخدم الإجراءات الفنية في المنطق الصوري في حل المشكلات الإبستمولوجية، وتجلت في كتاباته الأخرى ميوله إلى مذهب الظواهر phenomenalism القائل بأن الموضوعات الفيزيائية يمكن ردها إلى خبرات حسية، وأن العبارات الخاصة بالموضوعات يمكن تحليلها في حدود عبارات ظاهرية تصف الخبرة الحسية. ويعترف جودمان بأنه من أنصار المذهب الاسمى naminalism الذي يعنى في استعماله التقليدي أن الكليات ليست موجودات واقعية، وإنها هي مجرد تجريدات نستخلصها من استقراء الجزئيات وليس لها مقابل واقعى؛ ويعنى في استعماله الحديث رفض الكائنات المجردة، سواء كانت كليات أو جزئيات، وبالتالي أشياء من قبيل القضايا والأعداد. وفي علم الجمال حاول البرهنة على أن العلاقة بين الصور وما تصوره، مثل العلاقة بين الكليات وما تدل عليه، هي أمر اتفاقى. ومن أبرز مؤلفاته : طرق بناء العالم 1978، وفي العقل ومسائل أخرى 1984، ودراسة الكيفيات 1990. ويلارد فان أورمان كواين (1908 – 2000) فيلسوف أمريكي وَيُعَدّ من أعظم (3) الفلاسفة أثرًا في فلسفة النصف الثاني من القرن العشرين وفي أيامنا الحالية. وليس أدل على ذلك من أن الفلاسفة المعاصرين يطوّر بعضهم أفكاره مثل ديفيدسون وبتنام، وتأتي النظريات الفلسفية عند بعضهم ــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ــ

Scanned by CamScanner

الآخر كرد فعل لنظريات كواين، وفي طليعة هؤلاء يأن تشومسكى ورورتي وسيرل. وتدور كتابات كواين في المقام الأول حول المنطق، وهو أعظم المناطقة بعد رسل بلا منازع، وفلسفة اللغة، والإبستمولوجيا وفلسفة العلم. وبعد حصوله على الدكتوراه عام 1932 سافر إلى فيينا وبراغ ووارسو، وهناك وقع تحت تأثير رودلف كازناب، ثم انتقد بعد ذلك أفكار دائرة فيينا والتجريبية المنطقية. وكان نقده لها في مقالته عقيدتان للتجريبية عام 1951 علامة فارقة في تحول الفلسفة التجريبية. سوزان هاك أستاذة الفلسفة في جامعة ميامي. تلقت تعليمها في جامعتي أوكسفورد (4) وكمبردج، وعملت في عدة جامعات، ولها إسهامات مهمة في مجال فلسفة المنطق، والإيستمولو جيا. وَقَدَّمت سوزان هاك نظرية في التسويغ الإبستمولوجي أطلقت عليها اسم Foundherentism التي اقترحنا ترجمتها بتعبير "نزعة وسط بين الأساس والاتساق".

(5) Haack, Susan, Evidence and Inquiry: Towards Reconstruction in Epistemology, Oxford UK & Cambridge USA: Blackwell, 1998, pp. 118-119.

(6) Ibid., p. 119.

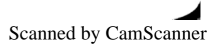
(7) Stich, Stephen., "Naturalizing Epistemology: Quine, Simon and the Prospects for Pragmatism", in Hookway, Christopher and Peterson, Donald (eds.), Philosophy and Cognitive Science, Cambridge University Press, 1993, p.2

(10) ديكارت، مبادئ الفلسفة، ترجمه وقدم له وعلق عليه، د. عثمان أمين، دار الثقافة للطباعة والنشر، القاهرة، 1979، ص56.

(11) ديكارت، مقال عن المنهج، ترجمة محمود محمد الخضيري، ص 214.

(12) الأنا وحدية solipsism مصطلح مشتق من اللاتينية solus ipse، وهذا يعني حرفيًّا "الذات وحدها" ويعني بصورة أقل حرفية" أنا موجود وحدي" أو " أنا

ـ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ـــــ



واع وحدي". والأنا وحدية في معناها الحرفي صورة مثالية إلى حد بعيد تشك في وجود عالم مادي مستقل، وفي معناها الأقل حرفية صورة مادية إلى حد بعيد تجيز الوجود " الممكن" للعالم المادي، ولكنها من ناحية أخرى لا تؤيد وجود العقول الأخرى. وهناك تميز بين الأنا وحدية المتيافيزيقية (أو الأنطولوجية) solipsism metaphysical (ontological)، والأنا وحدية المنهجية methodological solipsism والأنا وحدية الإبستمولوجية epistemological solipsism والأنا وحدية المنهجية أنه يعتقد بالأنا وحدية بوصفها نوعًا ما من خطة منهجية، ويؤكد القائل بأنا وحدية الإبستمولوجية أنه يوجد "بيقين".

(13) Steup, Matthias, An Introduction to Contemporary Epistemology, New Jersey: Prentice Hall, 1996, pp. 177-178.

 (14) Kornblith, Hilary, "Naturalistic Epistemology and Its Critics", *Philosophical Topics*, Vol. 23, No. 1, Spring 1995, p. 238.

(15) لقد انتقد بعض فلاسفة العقل في عصرنا تصور ديكارت للحالات الواعية على أنها يقينية. وها هو الفيلسوف الأمريكي جون سيرل (1932 - ) يقول بأن الحقيقة التي مؤداها أن الوعى له طريقة ذاتية في الوجود دفعت كثيرًا من الناس إلى افتراض أننا لابد من أن نملك نوعًا خاصًّا من اليقين عندما نصل إلى معرفة حالاتنا الواعية. وهذا ما فعله ديكارت عندما حاول البرهنة على أننا نملك يقينًا مطلقًا حول حالاتنا الواعية، وبالتالي فإن مزاعمنا حولها تكون غير قابلة للتصحيح incorrigible، بمعنى أنه لا يمكن تصحيحها بدليل إضافي. وهذا خطأ في رأي سيرل. صحيح أنه يوجد لا تماثل بين الطريقة التي أملكها للوصول إلى حالاتي الواعية، والطريقة التي تملكها للوصول إلى حالاتك الواعية، ولكن هذا لا يستلزم أنني لا يمكن أن أكون مخطئًا حول حالاتي الواعية. وعلى العكس يبدو لي، فبها يقول سيرل، أن الناس عادة ما يصدرون أحكامًا خاطئة حول حالاتهم الواعية الخاصة، فتراهم ينكرون أن الغيرة تمزقهم عندما تبدو غيرتهم واضحة لأي شخص يلاحظ سلوكهم، وتراهم يقولون إن لديهم قصدًا أكيدًا لفعل شيء ما عندما يكون من الواضح لأي ملاحظ خارجي أنهم ـ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـــ

Scanned by CamScanner

259

يفتقرون إلى مثل هذا القصد. ولكن كيف نخطئ حول حالاتنا العقلية الخاصة؟ الجواب عند سيرل أن مصادر هذا الخطأ تتمثل في خداع الذات، وسوء التفسير وغير ذلك. انظر: Searle, John R. Mind, Language and Society: philosophy in the Real World, New York: Basic Books, 1999, p. 70. (16) رودرك تشزم (1916 – 1999) فيلسوف أمريكي معاصر، يتميز بإسهاماته في الإبستمولوجيا والميتافيزيقا والأخلاق وفلسفة العقل، وكان يعمل أستاذًا في جامعة براون. وتظهر أعماله تأثرًا بالفيلسوف الألماني فرانز برنتانو، وكتب عنه عددًا كبيرًا من البحوث. ومن أهم مؤلفات تشزم: "الشخص والشيء: دراسة ميتافيزيقية" 1976 و"نظرية المعرفة" في ثلاث طبعات 1966، 1977، 1989، وكل طبعة منها تُعَدُّ كتابًا مختلفًا، و"المتكلم: مقال في الإشارة والقصدية" 1981، و"في الميتافيزيقا" 1989، و"نظرية واقعية في المقولات: مقال في الأنطولو جيا" 1996. (17) Chisholm, Roderick, Theory of Knowledge, 2nd ed., Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice Hall, 1977, p. 16F. (18) Steup, Matthias, An Introduction to Contemporary Epistemology, p. 178. (19) Chisholm, Roderick, Theory of Knowledge, 3rd ed., Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice Hall, 1989, p. 1. Chisholm, Roderick, "The Nature of Epistemic Principles", Nous, 24, p. (20) 210. (21) Foley, Richard, "Naturalized Epistemology", in The Encyclopedia of Philosophy, Supplement, Editor-in-chief Donald M. Borchert, New York: Macmillan Reference USA, 1996, p. 374. Gibson, R.F, "Quine on Naturalism and Epistemology", Erkenntnis, 27, (22) 1987, p. 57. W.V., Theories and Things, 2nd printing, Cambridge, Ouine, (23)Massachusetts: Harvard University Press, 1982 (1st printing 1981), p. 67. (24) Ibid., p. 21. (25) Ibid., p. 72. Quine, W.V., Ontological Relativity and Other Essays, New York and (26) London: Columbia University Press, 1969, pp. 126-127. (27) Quine, W.V., Theories and Things, p. 72. ــ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ـ



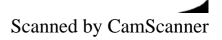
260(28) Blackburn, Simon, Oxford Dictionary of Philosophy, Oxford, New York: Oxford University Press, 1996, p. 135. (29) Quine, W.V., Theories and Things, p. 72. (30) Quine, W.V., From a Logical Point of View, 2nd ed., New York and Evanston: Harper Torch Books, 1963 (1st ed. 1953), p. 41. Gibson, Roger F, "Quine on Naturalism and Epistemology", p. 60. (31) Quine, W.V., Ontological Relativity and Other Essays, p. 72. (32) (33) Gibson, Roger F, "Quine on Naturalism and Epistemology", pp. 60-61. (34) Quine, W.V., Ontological Relativity and Other Essays, p. 72. Steup, Matthias, An Introduction to Contemporary Epistemology, p. 181. (35) Quine, W.V., From a Logical Point of View, p. 43. (36) (37) Bergstrom, Lars and Dagfinn Føllesdal, "Interview with Willard Van Orman Quine in November 1993 ", Theoria, 60, 1994, p. 193. Quine, W.V., Ontological Relativity and Other Essays, pp. 82-83. (38) Quine, W.V., "Reactions", in Leonardi, Paolo and Santambrogio, Marco (39) (eds.), On Quine: New Essays, Cambridge University Press, 1995, p. 349. Quine, W.V, "Naturalism; Or, Living within One's Means", Dialectia, (40) Vol. 49, No. 2-4, 1995, pp. 254. (41) Quine, W.V., Ontological Relativity and Other Essays, p. 75. (42) Quine, W.V., Pursuit of Truth, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1990, p. 19. (43) Quine, W.V., From Stimulus to Science, Cambridge Massachuse tts, Harvard University Press, 1998, p. 16. (44) Quine, W.V., "The Nature of Natural Knowledge", in Guttenplan, Samuel (ed.), Mind and Language, The Clarendon Press, Oxford, 1975, pp. 67-68. (45) Kornblith, Hilary, "Naturalistic Epistemology and its Critics", p. 241. (46) Kornblith, Hilary, "Naturalized Epistemology", in Dancy, Jonathan and Sosa, Ernest (eds.), A Companion to Epistemology, Blackwell, 1993, p. 298. (47) Quine, W.V, "Naturalism; Or Living Within One's Means", p. 256. (48) ستراوسون (1919 – 2006) فيلسوف ومنطقى إنجليزي حاصل على لقب سير، وكان عضوًا بارزًا في الاتجاه التحليلي المعروف باسم مدرسة أكسفورد أو فلسفة اللغة العادية. وله إسهامات بارزة في فلسفة اللغة، والمنطق وفلسفة المنطق، والميتافيزيقا، والإبستمولوجيا. ومن مؤلفاته: "مقدمة لنظرية منطقية" 1952، و"الأفراد: مقال في المبتافيزيقا الوصفية" <sup>1959،</sup> ـــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ــــــ Scanned by CamScanner 261

و"بحوث منطقية لغوية" 1971، و"الموضوع والمحمول في المنطق ا والنحو" 1974، و"النزعة الشكية والمذهب الطبيعي" 1985، و"التحليل والميتافيزيقا" 1992، و"الكائن والهوية" 1997. و"التحليل والميتافيزيقا" 1992، و"الكائن والهوية" 1997. وتكشف فلسفته عن تأثر بأفكار كواين وفتجنشيتن وجودمان، وله نظريات متميزة في فلسفات اللغة والعلم والمنطق. ومن أبرز كتاباته "فلسفة المنطق" 1971، و"الرياضيات، والمادة، والمنهج: مقالات كتاباته "فلسفة المنطق" 1971، و"المعلى والعلم والمنعق. ممالات فلسفية، المجلد الأول" 1975، و"المعلى والمادة، والواقع، مقالات و"العقل والصدق والتاريخ" 1981، و"الواقعية والعقل، مالات و"العقل والصدق والتاريخ" 1981، و"الواقعية والمعل" والياتي والواقع" 1988، و"تجديد الفلسفة" 2001، و"الكليات والجياة" 1994، و"البراجاتية: سؤال مفتوح" 1995، و"الكليات دون أنطولوجيا" 2002، و"الفلسفة في عصر العلم" 2002، و"المذهب

- (50) Putnam, Hilary, Renewing Philosophy, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1993, Preface.
- (51) Strawson, P, Analysis and Metaphysics: An Introduction to Philosophy, Oxford University Press, 1992, p. 5.
- (52) Gonzalez, Wenceslao, J, "P.F. Strawson's Moderate Empiricism: The Philosophical Basis of His Approach in the Theory of Knowledge", in Hahn, Lewis Edwin (ed.), The Philosophy of P.F. Strawson, The Library of Living Philosophers, Vol. xxvi, Chicago and Lasalle, Open Court, 1st printing 1998, pp. 337-338.
- (53) Strawson, P.F, "Two Conceptions of Philosophy", in Barrett, Robert and Gibson, Roger (eds.), Perspectives on Quine, Oxford UK and Cambridge USA: Blackwell, 1993, p. 310.
- (54) Strawson, P.F, "Intellectual Autobiography", in Hahn, Lewis Edwin (ed.), The Philosophy of P.F. Strawson, p. 20.

(55) ريتشارد رورتي (1931 – 2007) فيلسوف أمريكي معاصر. تلقى تعليمه في جامعة شيكاغو، وحصل على المدكتوراه من جامعة ييل، ودرس في جامعة برنستون في الفترة ما بين 1961 و 1982 وهو العام الـذي انتقـل فيـه إلى

ـ الفصل السادس: كواين والإبستمولوجيا الطبيعية ــــــ



جامعة فرجينيا. وبدأ رورتي حياته الفكرية فيلسوفًا تحليليًّا، ولكنه أصبح فيها بعد ناقدًا للتقليد التحليلي، وبخاصة مسائل الإبستمولوجيا والموضوعية والصدق. ويطور مع غيره من الفلاسفة رؤية للبراجاتية تعرف باسم البراجاتية الجديدة. وتغلب على كتاباته المناقشات النقدية لأراء الفلاسفة المعاصرين مثل كواين وديفيدسون وبتنام وسيرل ودريدا وهبرماس وغيرهم. ومن أبرز كتاباته " الفلسفة ومرآة الطبيعة" 1979 وانتائج البراجاتية " 1982، و "الموضوعية، والنسبية، والصدق: بحوث فلسفية، المجلد الأول" 1991، و "الموضوعية، والنسبية، والصدق: بحوث فلسفية، المجلد الثاني " 1991، و "الموضوعية، والنسبية، والصدق: بحوث المجلد الثالث " 1998، و "الموضوعية، والنسبية، والصدق بحوث فلسفية، المجلد الثاني " 1991، و "الموضوعية، والنسبية، والصدق بحوث ولي فلسفية، المجلد الثاني " 1991، و المالات في هيدجر وأخرين الموث المجلد الثالث " 1998، و "الفلسفة والأمل الإنساني " 2002، و "الفلسفة بوصفها سياسة ثقافية: بحوث فلسفية، المجلد الرابع"، 2002.

- (56) Rorty, Richard, Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton: Princeton University Press, 1980, p. 225.
- (57) Koppelberg, Dirk, "Why and How to Naturalize Epistemology", in Barrett, Robert, and Gibson, Roger, F (eds.), Perspectives on Quine, p. 205.
- (58) See Honderich, Ted (ed.), The Oxford Companion to Philosophy, Oxford, New York: Oxford University Press, 1st edition, 1995, p. 267.
- (59) Maffie, James, "Recent Work on Naturalized Epistemology", American Philosophical Quarterly, Vol. 27, No. 4, October 1990, p. 284, and Maffie, James, "Naturalism and the Normativity of Epistemology", Philosophical Studies, 59, 1990, p. 333.
- (60) Goldman, Alvin, Epistemology and Cognition, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1986, p. 2.
- (61) Kim, Jaegwon, "What is 'Naturalized Epistemology'?", in Tomberlin, J (ed.), Philosophical Perspectives, 2: Epistemology, Ridgeview Atascadero, CA, 1988, p. 391.
- (62) Stich, Stephen, "Naturalizing Epistemology: Quine, Simon and the Prospects for Pragmatism", pp. 4-5.
- (63) Van Fraassen, B.C., "Against Naturalized Epistemology", in Leonardi, Paolo and Santambrogio, Marco (eds.), On Quine: New Essays, p. 82.
- (64) Steup, Matthias, An Introduction to Contemporary Epistemology, p. 183.



263

- (65) See Kornblith, Hilary, "Beyond Foundationalism and the Coherence Theory", Journal of Philosophy, 77, 1980, pp. 597-612.
- (66) Quine, W.V, "Reply to White", in Hahn, L.E. and Schilpp (eds.), The Philosophy of W.V. Quine, Illinois: Open Court, 3rd printing, 1988 (1st printing 1986), pp. 664-665.
- (67) Goldman, Alvin, "Epistemic Folkway and Scientific Epistemology", in Kornblith, Hilary (ed.), Naturalizing Epistemology, 2nd ed., Cambridge, MA: MIT Press, 1994, p. 314.

(69) Harman, Gilbert, Change in View: Principles of Reasoning, Cambridge, MA: MIT Press, 1986, p.7.

(71) Goldman, Alvin, "What is Justified Belief?", in Pappas, George (ed.), Justification and Knowledge, Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, 1979, p. 9.

(72) Almeder, Robert, Harmless Naturalism, pp. 78-79.
 (73) فريد درتسكي (1932 – 2013) فيلسوف أمريكي تتجلى إسهاماته في الإبستمولوجيا، والميتافيزيقا، وفلسفة العقل، عمل أستاذًا للفلسفة في جامعة ستانفورد.
 ومن مؤلفاته "الرؤية والمعرفة" 1969، و"المعرفة واتباع المعلومات"
 1981، و"تفسير السلوك" 1988، و"تطبيع العقل" 1997، و"الإدراك
 الحسي، والمعرفة والاعتقاد" 2000.

- (74) Almeder, Robert, Harmless Naturalism, pp. 79-80.
- (75) Goldman, Alvin, I, "Precis and Update of Epistemology and Cognition", in Clay, Marjorie and Lehrer, Keith (eds.), *Knowledge and Skepticism*, Boulder, San Francisco, London: Westview Press, 1989, p. 69.
- (76) Ibid., p. 71.
- (77) Ibid., p. 72.
- (78) Goldman, Alvin, I, "Naturalistic Epistemology and Reliabilism", in *Midwest Studies in Philosophy*, vol. xix, edited by peter A. French, theodore E. Uehling, Jr., and Howard K. Wettstein, Notre Dame: University of Notre Dame press, 1994, p. 306.
- (79) Goldman, Alvin, I, "Precis and Update of Epistemology and Cognition", p. 73.
- (80) Steup, Matthias, An Introduction to Contemporary Epistemology, p. 190.
- (81) Kornblith, Hilary, "In Defense of a Naturalized Epistemology", in Greco, John and Sosa, Ernest (eds.), The Blackwell Guide to Epistemology, Blackwell, 1999, p. 161.
- (82) Ibid., p. 161.
- (83) Ibid., p. 162.
- (84) Ibid., pp. 162-163.
- (85) Ibid., pp. 163-164.
- (86) Ibid., p. 164.
- (87) Ibid., p. 165-166.
- (88) Feldman, Richard, "Methodological Naturalism in Epistemology", in The Blackwell Guide to Epistemology, edited by Greco, John and Sosa, Ernest, p. 179.
- (89) Trigg, Roger, Rationality and Science, Oxford UK & Cambridge USA: Blackwell, 1999, p.82.
- (90) Rescher, Nicholas, A System of Pragmatic Idealism, Vol. 1, Human Knowledge in Idealistic Perspective, Princeton: Princeton university press, 1992, p. 296.
- (91) Feldman, Richard, "Methodological Naturalism in Epistemology", p.180.

. اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة.

Scanned by CamScanner

# الفصل السابع



## ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية

"عندما نحلل خطأ فادحًا في العلم، نجد على الأرجع حشرة فلسفية"

Bunge, Matter and Mind, P, 253

Scanned by CamScanner

لقد شهد تاريخ الفكر الفلسفي فلاسفة يدافعون عن العلم والعقل والعقلانية، وشهد أيضًا اتجاهات ومذاهب ترفع راية الفلسفة العلمية. والفيلسوف الذي أحدثك عنه يدخل في زمرة هؤلاء، ولكنه يمتاز عنهم، مع قلة قليلة، بأنه لا يتحدث عن الفلسفة العلمية من الخارج، وإنها يهارسها ممارسة العلهاء، فهو فيلسوف عالم. كيف نميز الفلسفة العلمية من الفلسفة التأملية ؟ وما الاختلاف بين الفلسفة الحقيقية والفلسفة العلمية من الفلسفة التأملية ؟ وما الاختلاف بين الفلسفة الحقيقية والفلسفة الزائفة ؟ وكيف نفرق بين العلم النسقية ؟ وما نوع الفلسفة التي تدعم تقدُّم العلم؟ تحاول هذه الدراسة الإجابة عن هذه الأسئلة، التي يلقيها الفلاسفة على أنفسهم ويلقيها بعضهم على بعض، الحالي من خلال النظر في الأصول العامة لفلسفة واحد من أبرز فلاسفة العلم في وقتنا الحالى.

#### 1- فيلسوف - عالم

لم تكد الحرب العالمية الأولى تـضع أوزارهـــا، حــــتى احتفـل النـاس بوقف الدمار، والتقى غريبان وكان بـونجي الثمـرة الوحيـدة لـزواجهما. ولـــد ماريو أوجوستو بونجي في بوينس آيرس في الأرجنتين في 21 سبتمبر عــام <sup>1919</sup> \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة 267

ولا يزال حيًّا يُرْزَق حتى كتابة هذه السطور. ونراه يستهل سيرته الذاتية "بين عالمين: ذكريات فيلسوف عالم" 2016 بقوله: "أنا نتيجة من النتائج الكثيرة غير المقصودة للحرب العالمية الأولى (1914 - 1918). وبالفعل أحسب أنني كنت متخيلاً خلال الاحتفال بالهدنة التي وضعت نهاية للمجزرة \_ الحرب العالمية الطويلة الدامية السخيفة غير الشائعة في التاريخ. وأغلب الظن أن والديّ وإن كانا من خلفيات مختلفة جدًا التقيا بالمصادفة في فندق عدن في لافالدا، منتجع هضبة في قرطبة في قلب الأرجنتين، وذلك خلال أحد الاحتفالات بهذا الحدث الذي طال انتظاره"<sup>(1)</sup>.

وكان بونجي طلعة في سنواته المبكرة، إذ استطاع أن يقرأ فيها بست لغات هي الأسبانية والانجليزية والفرنسية والإيطالية والألمانية واللاتينية، وأضاف إليها فيها بعد اليونانية الحديثة والبرتغالية. وهذه المقدرة اللغوية المتعددة أثرت في تعليمه كأحسن وأشد ما يكون الأثر، فقد سمحت له أن يقرأ الأعهال الكلاسيكية وأفضل ما في الكتابات الحديثة في لغاتها الأصلية. وحررته أيضًا من الاعتهاد على الأحكام الأيديولوجية حول ما يترجم أو ينشر بالأسبانية. وكانت الأرجنتين في العشرينيات والثلاثينيات من القرن الماضي محتمعًا مغلقًا أكثر من كونها مجتمعًا مفتوحًا. وكانت تسيطر عليها سياسة الجناح الأيمن، وأيـدت الأرجنتـين فاشـية هتلر، وحافظت على علاقات دبلوماسية مع ألمانيا حتى عام 1944 <sup>(2)</sup>.

وعندما كان بونجي يتلقى تعليم، كانت الفلسفة الأرجنتينية، وبالفعل معظم الفلسفة الأمريكية اللاتينية، تهيمن عليها المدرسية والتوماوية الجديدة، بالإضافة إلى الفينومينولوجيا، وصور منوعة من المثالية، بها في ذلك الهيجلية. <sup>(3)</sup> ولم يأخذ الفلسفة عن معلم وإنها عَلَّمَ نفسه.

وفي عام 1943 بدأ بونجي العمل في مشكلات الفيزياء النووية والذرية تحت إشراف جويدو بك Guido Beck (1908-1903)، المهاجر الأسترال وتلميذ هيزنبرج، وأول مَن اقترح وجود البوزيترون، وهو المعلم الذي شكره بونجي لأنه "علمني أن لا أسمح للسياسة أن تجد لها سبيلاً على علمي"<sup>(4)</sup>. وحصل بونجي على درجة الدكتوراه في عام 1952 من جامعة لابلاتا بأطروحة عن كينهاتيكا الإلكترون النسبي (ونشرت في عام 1960). وفي هذه الفترة نشر محموعة من البحوث عن مشكلات في ميكانيكا الكم<sup>(5)</sup>.

وفي أوائل الخمسينيات من القرن الماضي عمل بونجي مدة نصف عام مع ديفيد بوم Bohm . وفي عام 1956 عين بونجي، الذي أصبح رافضًا لتقرير بوم عن ميكانيكا الكم، أستاذًا للفيزياء النظرية في جامعتي بوينس آيرس ولابلاتا. وفي عام 1957 نال كرسي فلسفة العلم في جامعة بوينس آيرس. وفي عام 1963 قرر الرحيل من الأرجنتين بسبب الظروف السياسية المضطربة اضطرابًا عنيفًا. وبعد أن أنفق عدة سنوات وهو أستاذ زائر في الولايات المتحدة والمكسيك وألمانيا، استقر به المقام في كندا عام 1966 ليعمل أستاذًا في جامعة ماكجيل.

بونجي فيلسوف عالم غزير الإنتاج، شأنه في ذلك شأن صديقه الفيلسوف الألماني الأمريكي نيقولاس ريشر. وقد أتيحت لبونجي حياة عقلية طال أمدها حتى أمسك فيها بالقلم ما يقرب من ثهانين عامًا، وكتب أكثر من خمسين كتابًا وخمسهائة بحث علمي وفلسفي. ومن أبرز كتبه أسس الفيزياء 1967، وفلسفة

\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة.





الفيزياء 1973، ورسالة في الفلسفة الأساسية 8 مجلدات 1989-1974، وفلسفة العلم، في مجلدين 1998، والمادة والعقل: بحث فلسفي 2010، والفلسفة الطبية: مسائل مفهومية في الطب 2013، ومارس العلم على ضوء الفلسفة 2017. وقام بتحرير مجموعة كتب حول ميكانيكا الكم ومنهجية العلم. وترجمت كتبه إلى لغات كثيرة غير الانجليزية، وألف بلغات أخرى غير الانجليزية أيضًا. وأما بحوثه فقد نشرت في مجلات رائدة في مجالات الفلسفة، والفيزياء النظرية، وفلسفة العلم، والكيمياء، وعلم الأعصاب، وعلم الإدراك، والرياضيات، وعلم النفس، وعلم الاجتماع.

269

وعلى خلاف كثير من الفلاسفة الأحياء، لا تشغل كتابات بونجي الفلاسفة فحسب، وإنها تشغل العلماء والباحثين في فروع معرفية أيضًا. وأنت تلحظ ذلك في الدراسات النقدية حول فلسفته، التي يجتمع فيها الفلاسفة، وعلماء الفيزياء، وعلماء الأحياء، وعلماء الاجتماع، والمناطقة، وعلماء الإدراك، وعلماء الاقتصاد، وعلماء الرياضيات<sup>(6)</sup>.

وبونجي فيلسوف مجدد، حظ الابتكار في فلسفته أكثر من حظ التقليد، وهو دقيق الفكر، صارم الرأي، نافذ البصيرة، مناضل في بسط الأفكار التي يرى أنها صحيحة ونافعة ونقد الأفكار التي يرى أنها خاطئة وضارة، وهو قبل كل هذا وبعد كل هذا واسع المعرفة. انظر فحسب إلى سعة المعرفة، تجدها واضحة عند مناقشة أى فكرة، وهنالك تتسع الرؤية لديه بحيث يورد في فقرة واحدة، مثلاً، أفكار أويلر، ونيوتن، وفاراداي، وماكسويل، وكلوسيوس، وبولتزمان، وطمسون، وأرنيوس، وبرزيليوس، وافوجاردو، وبرنار، ودارون، ورامون ى كاجال<sup>(7)</sup>. ويختصر في فقرة أخرى آراء بيرس، وجيمس، وديوي، ونيتشه، ودلتاي، وزيمل، وجودمان، ورورتي، وبتنام<sup>(8)</sup>.

أشار كواين في سيرته الذاتية **الوقت في حياتي** إلى المؤتمر الفلـسفي الأمريكـي الجنوبي الذي عقد في سانتايجو في تشيلي عام 1956، والشيء الوحيد حـول المـؤتمر

ـ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ــــ

Scanned by CamScanner

الذي رأى كواين أن يسجله هو الملاحظة القائلة: "كان نجم المؤتمر هو ماريو بونجي، المشاب الأرجنتيني الناشط الواضح صاحب الخلفية الواسعة والاهتهامات الفكرية الواسعة رغم أنها عنيدة. ويبدو أنه قد أحس بأن واجب تقديم أمريكا الجنوبية على المستوى العلمي والفكري الشهالي اعتمد على قدرته على تحمل المسئوليات. وتدخل تدخلاً فصيحًا في مناقشة كل بحث تقريبًا"<sup>(9)</sup>.

لقد اتيحت لبونجي معارف علمية وفلسفية لم تتح لكثير غيره من الفلاسفة، وتراه يكتب وكأنه قد قرأ كل شيء. وأحسب أنه حقيق بقول المتنبي:

أَنَامُ مِلْءَ جُفُونٍ عَنْ شَوَارِدِهَا وَيَسْهَرُ الخَلْقُ جَرَّاهَا وَبِخْتَصِمُ

حصل بونجي على ست عشرة دكتوراه فخرية ومجموعة من الجوائز، وهو مؤسَّس جعية الفلسفة الدقيقة Society for Exact Philosophy (SEP) في مونتريال عام 1970، ومؤسس مشارك لثلاث جعيات علمية أخرى، وزميل الجمعية الملكية في كندا، وهو الفيلسوف الوحيد، بعد رسل، الذي أصبح زميلاً للجمعية الأمريكية لتقدم العلم في عام 1984. ونراه يختم سيرته بين عالمين بهذه العبارة: "إذا جاز لى أن أتفاخر: برتراند رسل وأنا الفيلسوفان الوحيدان في لوحة شرف العلم التي دونتها الجمعية الأمريكية لتقدم العلم. وهذه هي المجموعة المهمة من العلماء الأكثر شهرة في المائتى عام الماضية. ووضعتنى بين ريتشارد فينهان وثيودوسيوس دوبزونسكي، وهو أمر ربيا يظهر فقط عدم التوافق بين الشهرة والجدارة".

## 2- دفاع عن مشروع التنوير

وإذا كان بونجي يمتاز بشيء في حياته، وفيها أنتج من علم وفلسفة، فإن أخص ما يمتاز به هو محاولة العمل على زيادة التفاعل بين الفلسفة والعلم، وهي المحاولة التي استهلَّ بها حياته العقلية وظلت ديدنه حتى الآن. وأنت تراه يقول: "عندما بدأت في أخد الحياة مأخذ الجد، وكان ذلك في سن السادسة عشر تقريبًا، أحسست بحب في وقت واحد للفلسفة والعلم - بهذا الترتيب - وحاولت أن أزيد تفاعلهما منذ ذلك الحين. ومثلما عَبَّرْتُ عن الأمر في محاضرتي الافتتاحية كأستاذ لفلسفة العلم في جامعة بوينس أيرس، فقد حاولت أن أتفلسف بطريقة علمية وأتناول العلم بطريقة فلسفية. وقادني التناول الفلسفي للعلم إلى إعادة صياغة بعض النظريات العلمية في الشكل البدهي، الذي يجبر المرء على التركيز على المفاهيم والقضايا المهمة جدًّا في مجال الدراسة، بالإضافة إلى اكتشاف مصادر ممكنة للمشكلة... وقادني التناول العلمي للمشكلات الفلسفية إلى البحث عن الدافع والتأييد في العلم اليوم. ولا توجد عندي فلسفة خالدة"<sup>(11)</sup>.

ولو أنك تعمقت في أصول فلسفة بونجي، لوجدت أن الركيزة الأساسية التي تستند إليها هي مشروع التنوير Enlightenment الذي بدأ في القرن السابع عشر، وازدهر في القرن الثامن عشر. "قَدَّمَ لنا التنوير معظم القيم الأساسية لحياة متحضرة معاصرة، مثل الثقة في العقل، والرغبة في البحث الحر، والمساواة بين البشر. وبطبيعة الحال، لم يفعل لنا التنوير كل شيء: إذ لا تستطيع حركة اجتماعية واحدة أن تفعل أى شيء لكل الأجيال القادمة... على سبيل المثال، لم يتوقع التنوير مساوئ التصنيع، وأخفق في التأكيد على السلام، وبالغ في الفردية، وأثنى على التنافس على حساب التعاون، ولم ينجح نجاحًا كافيًا في الإصلاح الاجتماعي، ولم والأخلاقية، وأثنى عليها ونشرها ليتقدم متجاوزًا ذاته<sup>(11)</sup>.

يرى بونجي أن أفضل معرفة، وإن شئت الدقة، قل المعرفة الحقة، يمكن أن نحصل عليها عن العالم الطبيعي والاجتماعي هي التي يأتي بها العلم، وأن هذه المعرفة العلمية هي الأساس الوحيد للتقدم الاجتماعي والسياسي والشخصي. وانطلاقًا من هذه النزعة العلمية المسرفة، وَجَّهَ بونجي سهام نقده إلى الاتجاهات الفلسفية والحركات الأكاديمية والقوى الاجتماعية التي تحاول النيل من السلطة الفكرية للعقل أو تحاول إضعاف السلطة الفكرية للعلم. وسوف نورد أولاً بعض الاقتباسات الموجزة التي تكشف عن هذا الاتجاه النقدي، وبعد ذلك نتناول بعض الانتقادات بشيء من التفصيل.

ـ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ــــــ

1 - علم اجتماع جديد للعلم

"أى شخص لديه خلفية علمية ملزم بأن يعتبر معظم الإنتاج الحالي في هذا المجال صورة كاريكاتورية بشعة للبحث العلمي "<sup>(13)</sup>. "وعلم الاجتماع الجديد للعلم هذا مبتلى بالسلوكية والبراجماتية. ونحن نعرف من تاريخ علم النفس أن السلوكية كانت كفيلة لسطحية سيكولوجية لأنها أهملت العمليات العقلية... ونعرف من فلسفة العلم أن (البراجماتية) لا تفسر البحث العلمي لأنها تقلل من شأن دور النظرية، وتطابق المعنى بالإجرائية والصدق بالفاعلية (أو الكفاءة). ولا عجب أن يكون علم الاجتماع الجديد للعلم سطحي على نحو مميز "<sup>(11)</sup>.

#### 2 - الفينومينولوجيا

"توصف بالنزعة الروحية spiritualism والذاتية subjectivism بالإضافة إلى الفردية individualism (الأنطولوجية والمنهجية معًا) ونزعة المحافظة – الأخلاقية والسياسية... وليست مرشدًا لأي سياسة اجتماعية غير القانون والنظام"<sup>(15)</sup>.

#### 3-النظرية النقدية

"عندما ترفض النظريات النقدية التناول العلمي للمسائل الاجتماعية، فإنها تعترض سبيل فهم هذه المسائل بالإضافة إلى أى محاولات لفهمها بطريقة عقلانية ومن ثم بطريقة فعالة"<sup>(16)</sup>.

#### 4 - علم الاجتماع التاويلي

"يعوق الملاحظة الموضوعية، والقياس، والنموذج الرياضي في الدراسات الاجتهاعية. وبالإضافة إلى ذلك فإن هذا المجاز ليس كافيًا على نحو مشير للشفقة، ما دامت الجهاعات الاجتهاعية لا تملك خصائص تركيبية ولا دلالية

ـــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

ولا فونولوجية ولا أدبية. ويرجع شيوعه إلى أنه لا يتطلب بحثًا تجريبيًّا ولا نموذجًا رياضيًّا"(17).

5 - السلوكية

"عندما يـتخلص الـسلوكي مـن الـدافع، والـشعور والتـصور، بوصـفها تصورات غير مرغوبة، نراه يقـدم تقريـرًا سـطحيًّا، ومـن ثـم غـير تنـويري للسلوك، وهو أشبه شيء بفيلم صامت من دون عناوين"<sup>(18)</sup>.

6 - النظرية النسوية الجذرية .

"تود أن تقوض أساس العلم، ولا ترغب في تقدُّمه. وبهذه الطريقة تمارس إساءة مزدوجة لفكرة النسوية"<sup>(19)</sup>.

7 - الحركة الرومانسية الجديدة

"بدأت بفينومينولوجيا هوسرل، وتبعتها وجودية هيدجر، وبلغت الذروة في ما بعد الحداثة والحركة المقاومة للعلم والمقاومة للتكنولوجيا المعاصرة. وبعض الأسهاء المعروفة جيدًا في هذه الحركة هي شبنجلر، وألتوسير... وجادامر، وفوكو، ودريدا... ولاتور... ويشترك (هؤلاء) في معظم أو كل السهات الرومانسية بصورة نموذجية وهي: (1) عدم الثقة في العقل، وعدم الثقة في المنطق والعلم خاصة. (2) الذاتية أو المذهب القائل إن العالم هو تثييلنا. (3) النسبية أو نفي وجود الحقائق العامة. (4) تسلط أفكار الرمز، والأسطورة، والمجاز، والبلاغة. (5) التشاؤم، أو إنكار إمكانية التقدم، والتقدم في مسائل المعرفة على وجه الخصوص"<sup>(20)</sup>.

لم يكن بونجي ككثير من الفلاسفة يبسط وجهة نظره ويقيم عليها الـدليل فحسب، وإنها كان صاحب نزعة نقدية أيضًا. وما أعرف أن أحـدًا جـادل الـذين يخالفونه في الرأي كها جادل بونجي، وما أعرف أن فيلسوفًا هـاجم المبعـدين عنـه

ـ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ـــــ

Scanned by CamScanner

والمقربين إليه كما فعل بونجي. "لقد انتقدت الآراء التي بدت لي خاطئة تمامًا مثل الذاتية [subjectivism مذهب يرد كل شيء إلى الـذات سواء في الميتافيزيق أم المعرفة أم الأخلاق ونحو ذلك [أو ضارة مثل الحدسية intuitionism. ولكن حاولت أيضًا أن أصقل المعادن النفيسة وأضفى عليها لمعانًا مثل الواقعية والماديـة والنسقية والمذهب الإنساني، وحولتها من آراء معزولة إلى عناصر دقيقة وراسخة الأساس في أنساق (نظريات) متسقة داخليًّا وخارجيًّا. وكنت أيضًا فيلسوفًا مناضلاً بدلاً من أكون شاهدًا وشارحًا هادتًا؛ لأننى أعتقد أن الفلسفة يمكن أن تكون مفيدة أو ضارة، وأنه حتى ألعاب العقل المحايدة بوضوح وغير المؤذية مثل الألعاب الشاحبة في التحليل اللغوي وفي الدراسات الاجتهاعية، تكون ضارة في صرف الانتباه عن المسائل الملتهبة. وحتى أصحاب الدجل الخطير مثل هيجل ونيتشه يستحقون عناية أكثر من فتجنشتين وأتباعه؛ لأن الأولين عالجوا بعض المسائل المهمة، وإن كانت معالجة بطريقة خاطئة، على حين أن الأخير لعب فقط بالكلمات. والأخطاء المهمة جديرة بالاحترام أكثر من الأحاجي التافهة أو اللغو الطنان. على سبيل المثال، كانت الحدسية عند هنري برجسون خاطئة، ولكنه ربطها بمشكلات مهمة وكتبها بصورة جيدة وكان أمينًا. وهذه الملامح في فلسفته تفسر السبب في أنه كان مشهورًا في عصره، والسبب في أن رسل عُنَيَ ببرجسون عناية شديدة، على حين لم يبدد وقتًا في نقد إدموند هوسرل وفصيلته"(21).

وبونجي ناقد أيضًا للفلاسفة الذين يرغبون عن معالجة التصورات الحديثة للهادة والواقع، ويتأملون في ميتافيزيقا العوالم المكنة، وهم بذلك في رأيه يهارسون ألعابًا منزلية بدلاً من معالجة المشكلات الجادة. "حظيت المادة باهتهام أساسي، تحت أسهاء مختلفة، من كل الأنساق الأنطولوجية (الميتافيزيقية)، وحتى من الأنساق التي تنكر وجودها. وعلى نحو قابل للجدل كل العلوم الواقعية (التجريبية) لا تدرس إلا الكائنات العينية (المادية)، من الفوتونات إلى الصخور إلى الكائنات الحية إلى المجتمعات. ومع ذلك احتال معظم الفلاسفة المعاصرين لتجاهل المفاهيم الحديثة للمهادة. والسبب في هذا في جانب منه أن كثيرًا من لتجاهل المفاهيم الحديثة للمهادة. والسبب في هذا في جانب منه أن كثيرًا من

ــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

الميتافيزيقيين، تحت ريادة سول كريبكى وديفيد لويس، فَضَّلوا التأمل حول عوالم ممكنة بسيطة مفهوميًّا بدلاً من دراسة العالم المادى غير المرتب. (وتصورهم للإمكانية فقير جدًّا، إلى درجة أنه لا يميز حتى بين الإمكانية المفهومية والفيزيائية). والشيء الذي لا يثير الدهشة أن تخيلاتهم، مثل تخيل الأرض التوأم الجافة، لم تساعد العلم، وَدَعْ عنك التكنولوجيا أو السياسة. ولم ينجحوا إلا في صرف الانتباه عن المشكلات الجادة، المفهومية والعملية معا. وبصورة معبرة، لقد تفادوا بحذر التأمل حول بدائل ممكنة لعالمنا الاجتهاعي المثير للشفقة إلى حدًّ ما. وكانت فلسفاتهم مجرد ألعاب صالة"<sup>(22)</sup>.

وبونجي ينقد الوجودية والنسوية والنظرية النقدية وما بعد الحداثة على أساس أن فلاسفة هذه الاتجاهات لم يحلوا أي مشكلات فلسفية، ولا تزيد عباراتهم عن أن تكون إما عبثية أو تافهة. "يحاول كل دارس جاد، في أي مجال، أن يفكر تفكيرًا صحيحًا، أعنى بصورة واضحة ومتسقة. وهذا هو السبب في أن الفلسفات العقلانية تدعم البحث. وعلى العكس، الألعاب البهلوانية اللفظية عند هيدجر، ودريدا، وجيل دولوز، وجياني فاتيمو، وجوليا كريستيفا، ولوسى أريجاري، ومن سايرهم إما عبثية أو تافهة"<sup>(23)</sup>. على سبيل المثال أصبح هيدجر مشهورًا لأنه كتب عبارات خالية من المعنى مثل"الزمان هو نضج الزمانية" و"الكلمة هي بيت الوجود"، وسلك جاك دريدا الطريق ذاته عندما قال: "لا شيء خارج النص"، rien hors du texte، وفي اللغة" هيدجر الا توجد أشياء وتصبح إلا في الكلمة، وفي اللغة" هيدجر الا توجد أشياء وتصبح إلا في الكلمة، وفي اللغة" Sprache werden und sind erst die Dinge" ("Anguage). (")

ويرى بونجي أن هذه الفلسفات العبثية والتافهة لا ترضي إلا الذين يجـدون رزقهم في تدريسها، والسذج الذين يرونها عميقة جدًّا مـا دامـت غـير مفهومـة، والكسالي الذين لا طاقة لهم بالمناقشة العقلانية.

ــــ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ـ

وبونجي ناقد أيضًا للعناصر غير المقبولة لديه حتى في الفلسفات التي يتفق معها في بعض الجوانب، فتراه ينقد الوضعية المنطقية، وبوبر، وكواين مثلاً. ويرى أنه رغم أن كواين كتب عن الأنطولوجيا طوال حياته العقلية، فإن الأنطولوجيا لديه لم تكن "شاملة": "لم يقم كواين أبدًا بصياغة أنطولوجيا دقيقة وشاملة تضع مخططًا للسهات البارزة للأشياء التي تؤلف عالمه. وهذا هو السبب في أن كل آرائم الفلسفية، مثل آراء فتجنشتين، اكتسبت شعبية عاجلة: لأنها تأي في جرعات صغيرة، وتم التعبير عنها بطريقة لافتة للنظر، علاوة على كونها متطرفة، وبالتالي أصيلة رغم كل شيء"<sup>(25)</sup>.

وينقد بونجي وجهة نظر بوبر الأنطولوجية والخلقية وقوله بالثنائية: "كان كارل بوبر أداة في قتل الوضعية المنطقية. وأثنى على العقلانية وملاحقة المعرفة. ولكنه رفض المحاولة الفعلية لتوضيح مفاهيم المعنى والتفسير، التي من دونها من المستحيل استعمال الرياضيات في العلم. ولا يملك بوبر أنطولوجيا تتجاوز الفردية (أو الذرية أو الاسمية) التي جعلت الهندسة الاجتماعية مستحيلة، رغم أنه وافق عليها. وقيم بوبر النظرية بقصد اعتبار الملاحظة والقياس والتجربة وسائل فقط لاختبار الفروض. وبالغ في تقدير النقد، وبخس قدر الاكتشاف والاستقراء، وليس لديه استعمال لدليل إيجابي، وليس لديه أخلاق تتجاوز نصيحة عدم الإيزاء عند بوذا وأبيقور وأبقراط "<sup>(26)</sup>.

قَدَّمَ بوبر وجون إكلس تصورًا لطبيعة العقل يعرف باسم مـذهب التفاعـل interactionism. ومذهب التفاعل في جانب منه يُعَدُّ نوعًا من الثنائية عندما يقرر أن العقل والجسم كائنان مختلفان يتفاعل أحـدهما مع الآخر، ويـؤثر أحـدهما في الآخر مع أنهما ينتميان إلى عوالم مختلفة. ولكن مذهب التفاعل في جانب منه ليس نظرية ثنائية dualistic في العقل وإنها نظرية تعددية pluralistic، وذلـك لأنهـا لا تقوم على افتراض ميتافيزيقي بوجود نوعين من الواقع، وإنها تفترض أن الطبيعة تنقسم إلى ثلاثة عوالم أنطولوجية يتفاعل الواحد منها مع الآخر:

العالم 1 هو عالم الأشياء الفيزيائيـة مثـل النباتـات والحيوانـات، والأحجـار والنجوم، وعناصر الطبيعة وصور الطاقة الفيزيائية.

العالم 2 هو عالم الخبرات الذاتية والظواهر العقلية والنفسية. وهو عالم الوعي والإحساس من قبيل المشاعر، والأفكار، والانفعـالات، والإدراكـات الحـسية، والملاحظات، والأحكام.

والعالم 3 هو عالم منتجات العقل البشري مثل اللغة، والأساطير، والنظريات العلمية، والروايات، والأعمال الفنية. وهذا العالم من صنعنا نحن. ويقـول بـوبر: "إحـدى إطروحـاتي الرئيـسية هـي أن أشـياء العـالم 3 يمكـن أن تكـون أشـياء واقعية"<sup>(22)</sup>.

"يوجد كثير من موضوعات العالم 3 في صورة أجسام مادية، وتنتمي بمعنى ما إلى كل من العالم 1 والعالم 3. والأمثلة على ذلك هي التهاثيل، واللوحات، والكتب، سواء كانت مكرسة لموضوع علمي أم مكرسة لـلأدب. فالكتـاب شي، فيزيائي، ومن ثَمَّ ينتمي إلى العالم 1، ولكن ما يجعله منتجًا مهيًّا للعقل البشري هـو "محتواه": ذلك الذي يبقى ثابتًا في النسخ والطبعات المختلفة. وهـذا المحتـوى ينتمى إلى العالم 3 "<sup>(28)</sup>.

وقل مثل ذلك عن حاملة الجرة لمختار، فهي شيء فيزيائي ينتمي إلى العالم 1 بوصفها قطعة من الجرانيت، غير أن الذي يجعل هذا الشيء عملاً فنيًّا من أعهال الإبداع البشري هو بنيته أو صورته بوصفه تمثالاً. وبصورة مماثلة تنتمي قصيدة شوقي الهمزية النبوية (التي مطلعها ولد الهدى) إلى العالم 3 بوصفها إبداعًا شعريًّا بالإضافة إلى أنها تنتمي إلى العالم 2 بوصفها نمطًا من الإدراك السمعي والمشاعر لدى المستمعين. وينتمي الانفعال، مثل الغضب، إلى العالم 2، ولكن الغضب ينتمي أيضًا إلى العالم 1 إذا نظرنا إليه من جانب متلاز ماته العصبية.

وأنت ترى إذن أن بعض موضوعات العالم1 هي تجسيد لموضوعات العالم 2 والعالم 3. وهذا التجسيد هو إظهار التفاعل بين العوالم. ويحـدث التفاعــــل بـين

ــ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ـــــ

العالم 3 والعالم 1 داخل المخ في العالم 2 على مستوى الخبرات الذاتية والحالات العقلية.

على أن بونجي ينقد دفاع بوبر عن ثنائية العقل والجسم في غير موضع من كتاباته. "سمى بوبر نفسه واقعيًّا، ولكن بسبب رفضه للمادية، ارتكب انحراف ات عديدة عن الواقعية أو شَجَّعَ على هذه الانحرافات. وبالفعل زعم أن عالم الأفكار الذي سماه "العالم 3"، هو عالم واقعي بالضبط مثل العالم الفيزيائي، أو "العالم 1"، و "عالم" الحوادث العقلية... وبالتالي دافع عن ثنائية العقل والجسم... وكتب عن "معرفة من دون الذات العارفة"... وعندما فصل العقل من الجسم، كان عليه أن يسلم بإمكانية الباراسيكولوجيا [علم نفس الظواهر الشاذة]، ومن ثَمَ الطرق الخارقة للمعرفة مثل التخاطر "telepath" والاستبصار "<sup>(29)</sup>

كتب رسل تاريخًا للفلسفة الغربية، وكان تاريخًا نقديًّا حظى بشيء من الذيوع بين العلماء، وسر ذلك أن رسل ينظر إلى الفلسفة بنظرة علمية، ولكن الفلاسفة لم يتقبلوا هذا النقد بقبول حسن لأن حكمه كان قاسيًّا على الظلامية. ويسير بونجي في هذا الاتجاه ويعرض عينة من الفلسفات يرى أنها فلسفات زائفة. وإذا كانت الفلسفة الحقة هي محبة الحكمة، فإن الفلسفة الزائفة هي كراهية الحكمة في رأى بونجي، وذلك بسبب احتقارها للمعرفة وخوفها منها وبغضها لها. وها هي عينة من الفلسفات الزائفة كما ينظر إليها<sup>(30)</sup>:

| العيب الأساسى  | الممثلون                                 | المدرسة            |
|----------------|------------------------------------------|--------------------|
| عقيمة          | سكستوس، وفييرآبند                        | الشكية الجذرية     |
| سطحى           | هيوم، وكانط، والوضعية                    | مذهب الظواهر       |
| معادية للتحليل | هيجل، والجشطلتية                         | الكلية             |
| أولية          | أفلاطون، وليبنتز، وهيجل                  | المثالية الموضوعية |
| لاواقعية       | باركلي، وفشته، وهوسرل                    | المثالية الذاتية   |
| غير علمية      | دلتاي، وريكرت، وكاسيرر                   | الكانطية الجديدة   |
| لاعقلانية      | برجسون، وهوسرل، وشيلر                    | الحدسية            |
| انتحارى        | المذهب الحيوى، وما بعد الحداثة           | اللاعقلانية        |
|                | اللغة و العقل والعلم في الفلسفة المعاصرة |                    |

وَتُعَدُّ الفلسفة السيئة عقبة كأداء أمام تقدم العلم. وإذا نظرت إلى عيوب بعض المذاهب والاتجاهات الفلسفية، تجد أنها منطقية، وأنطولوجية، وإبستمولوجية، وأخلاقية. العيوب المنطقية هي الضبابية المفهومية والاستدلال الباطل. والفردية، والكلية هي الفلسفات المتهمة أنطولوجيًّا. والأخطاء الإبستمولوجية هي الذاتية، والأولية، والبراجماتية، واللاعقلانية <sup>(31)</sup>.

وأنت تلاحظ معي أن فلسفة بونجي تمتاز ببعض الخصائص من قبيل كونهما علمية، ومادية، ونسقية، وإنسانية، وواسعة الأفق، ونقدية، وجادة صارمة. وهما هو يحدد بعض المزايا لعمله الفلسفي، التي هي سمات لشخصيته، ويمكن أن تكون مرشدة وملهمة للباحثين الشبان، على النحو التالي<sup>(32)</sup>:

1-حب الاستطلاع الواسع.
 2- الاهتهام بالصور الكبرى الموحدة بدلاً من الاهتهام بالتفاصيل المتباينة.
 3- إخلاص الولاء للعقلانية، والواقعية، والمادية، والنسقية، وعدم المبالاة بالمشكلات الصغرى، والترفع عن الأعهال التي تنتج لمجرد كسب المال، وشجب العلم الزائف.
 4- المحث عن الحق والعدل.

ـ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية.

- 7- مواصلة الاطلاع على الجديد في العلم، عن طريق الاطلاع بانتظام على المجلات العلمية مثل Nature، وScience، و Science و Review.
- 8- تجاهل معظم الأحجار في طريقي: الـذين ينتحلون آراء غيرهم، والحكما
   الجهلاء، والنقاد الحاقدين، الـذين يقومون على إدارة الجامعة ولا يبالون
   بالتفوق والتميز الأكاديمي.
- 9 الالتزام بالمنظمات العامة المهمة، مثل الجمعيات العلمية، وعدم المبالاة بتولى
   المناصب الإدارية مثل رؤساء الأقسام.

10-احترام السلطة الشرعية واحتقار العلماء والمفكرين المستأجرين.

## 3- إسهامات بونجي العلمية والفلسفية

بونجي مؤمن بالعلم، وبالعلم الذي يقدم أفضل معرفة نملكها، وهذه المعرفة هي الأساس الصحيح للفعل الاجتهاعي والسياسي. ومعنى هذا أن العلم لديه هو السبيل الوحيد إلى التقدم البشري في مجالات الأخلاق والسياسة والحياة الاجتهاعية. وهو بعد هذا كله فيلسوف عالم يتحدث في الفيزياء والأحياء وعلم النفس وعلم الاجتهاع وتاريخ وفلسفة العلم حديثًا لا يكاد يباريه فيه أحد من معاصريه. وإسهاماته في هذه المجالات واضحة، وحسبي الإشارة إلى بعضها. خذ الفيزياء أولاً، واستمع إليه وهو يقول: "أعتقد أن إسهامي الأساسي في الفيزياء جاء في كتابي أسس الفيزياء الذي كان له دافع فلسفي قوي، ألا وهو محاولتي إثبات، وليس مجرد تقرير، أن النظريات الكمية والنسبية نظريات واقعية (متحررة من الملاحظ)، وأن تفسيراتها الذاتية (التي ترتكز على الملاحظ) هي تطعيهات فلسفية غير مشروعة.

\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة



ولا تزال معظم المشكلات التي عالجها الكتاب مطروحة للنقاش، وبسئي، من الحماسة في غالب الأمر. وإطروحتي القائلة أن المشار النموذجي لنظرية الكم فريد ومن ثَمَّ يستحق اسمًا جديدًا، كوانتون quanton، هي موضع نقاش في الوقت الحاضر بين معلمي الفيزياء عند المستوى الأعلى في المدارس العليا الفرنسية. وبالإضافة إلى ذلك فإن الشكليات الرياضية في هذا الكتاب يحدثها جاعة من الفيزياتيين"<sup>(33)</sup>.

281

وأشار كارل بوبر في سيرته الذاتية "تساؤل لاينتهي" إلى أن بونجي واحد من "بعض المنشقين المهمين" عن تفسير بور وزملاته في كوبنهاجن لنظرية الكم الذي كان مسيطرًا في ما بعد الحرب العالمية الثانية<sup>(34)</sup>.

وإسهامات بونجي في فروع الفلسفة كثيرة وبارزة وجديرة بالاعتبار. وسوف أشير إليها إشارة عامة بداية، ثم أفصل القول في بعضها بقدر ما يسمع نطاق البحث وأغراضه<sup>(35)</sup>. في معالجة المشكلات الفلسفية عامة، يفحص المشكلات فحصًا منطقيًّا ودلاليًّا ومنهجيًّا، ويعتمد هذا الفحص على تحليل المشكلة إلى افتراض مسبق، وتقرير، وتحليل وتقويم. ويميز المشكلات المباشرة من المشكلات العكسية، ويقترح حلاً مؤقتًا للمشكلات العكسية عن طريق تحويلها إلى مجموعات من المشكلات المباشرة.

- 1- في فلسفة اللغة، يقدم نظريات أصيلة في علم الدلالة والمعنى والتمثيل والصدق. ويقترح في الصدق، مثلاً، نظرية التناظر في المصدق الجزئي. ويحاول البرهنة على استعمال هذه النظرية في جميع المجالات باستثناء الرياضيات التي يعتبرها علم التخيلات.
- 2- في الأنطولوجيا أو الميتافيزيقا، يقدّم نظريات عامة عن الأشياء، والأنساق، والخصائص، والحوادث، والعمليات، وفلسفة العقل على وجه الخصوص. والرأى الذي يدافع عنه هو الواحدية النفسية العصبية. ووجهة نظره الأنطولوجية هي المادية النسقية systemic materialism

ــــــ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ـ

المنطلقة من العلم. والموضوعات التي تدرس خارج هذه الأنطولوجيا هـي تخـيلات مثـل الموضـوعات الرياضـية واللاهوتيـة، والكائنـات والأحداث في الأدب الخيالي والخيال العلمي، والتصورات التي توضع في بداية مشروع البحث.

- 3- في الإبستمولوجيا، يقدم الواقعية العلمية scientific realism. وهي واقعية لأنها تسلم بوجود مستقل وأولي للطبيعة، وهي علمية لأنها تجتنب تخيلات المثاليين والتجريبيين والبراجماتيين مثل نظريات من دون تأييد تجريبي وقياسات من دون نظريات ومؤشرات.
- 4- في نظرية القيم axiology، ونظرية الفعل البشري praxeology أو
   دراسة الفعل الفردي والجمعي، يقدّم نظريات واقعية في القيمة والفعل،
   تدعم الطموحات المشروعة للفرد والأنظمة الاجتهاعية العادلة، التي
   تتعادل فيها الواجبات والحقوق.
- 5- في الأخلاق يُسَمِّي وجهة نظره الأخلاقية بالأثرة egotism لأن هدفها الأسمى هو استمتع بالحياة، وساعد الآخرين على الحياة. وهذا الاستمتاع يأتى غالبًا محصلة لأغراض عليا، ونادرًا ما ينشأ من ملاحقة متعية للسعادة. ويأتي الإيثار جنبًا إلى جنب مع المشاركة.
- 6- في الفلسفة التكنولوجية technophilosophy، أو الدراسة الفلسفية للصور المنوّعة من التكنولوجيا أو فنون تصميم المصنوعات، يقدم أفكارًا مهمة من بينها الحياد الأخلاقي للعلم الأساسي في مقابل الالتزام الأخلاقي للتكنولوجيا.
- 7- في الفلسفة القانونية، يرى أن تحليل ما هو قانوني وتقويمه يتشكل في نيران الحركات الاجتماعية والسياسية بدلاً من صياغته في الهيئات التشريعية للقانون.

اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة .

- 8- في الفلسفة السياسية، يُقَدَّم تحليلاً للأيديولوجيات السياسية وعلاقتها بعلم السياسة، ويقترح ديمقراطية متكاملة تتمثل في نظام طوباوي ولكن قابل للتطبيق، ويستند هذا النظام إلى التضامن والمشاركة والتعاون وإدارة الذات.
- 9- في ما بعد الفلسفة metaphilosophy أو فلسفة الفلسفة، يقدم تقويمًا للمذاهب الفلسفة وفقًا لإسهامها في تقدم المعرفة وجودة الحياة، والحكم عليها بأنها إيجابية أو عدمية أو سلبية، ونحو ذلك.
- 1- توضيح مشكلة العقل والجسم، بالإضافة إلى تحديث الحلول الأساسية التي اقترحت لها طوال 2500 عام الأخيرة.
  - 2- الصياغة الدقيقة لفرض التطابق النفسي العصبي.
- 3- اقتراح فرض دقيق وقابل للاختبار حول السمة المميزة للأنظمة (أو الشبكات) العصبية، حيث تحدث العمليات العقلية، أعني فرض الليونة العصبية.
- 4- تقديم فئية من الحجيج في صيالح التطيابق النفسي العيصبي، وضيد الفروض المنافسة المستلهمة من الأدبيات العلمية الحالية.
- 5- تحديد ما هو عقلى وتحديد فلسفة العقل في نسق مادي، ونسقي، وعلمي وفلسفي. 6- تحديد علم النفس عند تفاعل الأحياء مع العلم الاجتهاعي.

7- الانتقادات الأنطولوجية والمنهجية للعلوم الزائفة لما هو عقلي.

وتتمثـل إسـهامات بـونجي الأساسـية في الأنطولوجيـا أو الميتافيزيقـا فـيها يلي<sup>(37)</sup>:

الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ـ

-----

Scanned by CamScanner

5- توضيح مفهوم المؤشر الاجتهاعي، واقتراح مؤشرات اجتهاعية مشل التحريس النسوي، والمشاركة، والديمقراطية، والتطوير الاجتهاعي الشامل. (أو المتكامل).

- 6- اتهام المفاهيم غير المحددة مثل المنفعة الذاتية والاحتهال الذاتي، التي هي مفاهيم أساسية للمعتقد الاقتصادي التقليدي.
- 7- شجب الفروض الأولية للأثرة العقلانية، والسوق الحر، والمسوق ذاتي التصحيح.
- 8- نقد المذاهب والسياسات الاجتهاعية الساذجة، والملتبسة، والبالية، واللااجتهاعية، من المعتقد الاقتصادي التقليدي إلى نظريات الاختيار العقلاني إلى الماركسية.
- 9- نقد الآراء ذات البعد الواحد عن الطبيعة البشرية (النزعة الأحيائية،
   والنزعة السيكولوجية، والنزعة الاجتهاعية، والنزعة الاقتصادية،
   والنزعة الثقافية).
- 10- شجب الأيديولوجيات، من الليبرالية الجديدة إلى الشيوعية، التي قدمت غالبًا بوصفها نظريات علمية، وأوقعت في العالم ضحايا لا سبيل إلى حصرهم.

## 4- المادية النسقية

systemic إن وجهة نظر بونجي الأنطولوجية هي المادية النسقية systemic المنطلقة من العلم، ووجهة نظره الإبستمولوجية هي الواقعية العلمية scientific realism.

واحدة، ويقرر أن هناك شيئًا واحدًا أو هناك فئة واحدة فقط من الاعتقادات الصادقة. وعلى هذا النحو، إذا لجأ الفيلسوف إلى مبدأ واحد في فهم الوجود أو المعرفة، يقال إنه واحدى؛ وإذا لجأ إلى مبدأين، يقال إنه ثنائي؛ وإذا لجاً إلى عدة مبادئ، يقال إنه تعددى. ومعنى هذا أن الواحدية تُقَال في مقابل الثنائية dualism والتعددية marking.

وواحدية بونجي مادية، ويجب أن نميزها من أنواع أخرى من الواحدية. "يعتقد معظم الناس، مع ديكارت، أن العالم مؤلف من كائنات من نوعين بصورة أساسية: مادية وروحية \_ أو أجسام ونفوس. والماديون مثل أبقراط، وديمقريطس، وسبينوزا، وهولباخ، وديدرو، وإنجلز، والمثاليون مثل... ليبنتز، وكانط، وهيجل، وبولزانو، ورسل، انتقدوا هذه الرؤية الثنائية للعالم. وتمسكوا بدلاً من ذلك بأنه يوجد بصورة أساسية نوع واحد من الجوهر أو المادة. ومعنى هذا أنهم دافعوا عن الواحدية monism نوع واحد من الجوهر أو المادة. ومعنى أو المحايدة المنابية وجد بصورة أساسية نوع واحد من الجوهر أو المادة. ومعنى انظر القائلة بوجود أشياء مادية على حين توجد أشياء أخرى روحية كانت والنظر القائلة بوجود أشياء مادية على حين توجد أشياء أخرى روحية كانت وجهة النظر القائلة إن المادي والمثالي تجليات فقط لجوهر محايد غير معروف. أقل رواجًا"<sup>(40)</sup>.

وأنت ترى واحدية بونجي المادية في سياق تاريخي موجز من عبارته: "أنا واحدى بلا خجل. وأنا أنتمي إلى النادي الذي ينتمي إليه ديمقريطس، وليس نادى أفلاطون. وأحس بشيء من الابتهاج عند تردد أرسطو العظيم في هذه النقطة، المصدر العقلي لكل الديانات والفلسفات"<sup>(41)</sup>.

وعندما يقول بونجي أنا مادي ولست فيزيائيًّا، يتطلب الأمر شيئًا من التوضيح المفهومي؛ لأن المادية تستخدم بصورة متبادلة مع الفيزيائية في غالب الأمر. والفيزيائي في رأيه هو الشخص الذي يتمسك بأن قوانين الفيزياء قادرة

اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

على تفسير جميع الظواهر، ولكن خبرة بونجي بوصفه عالمًا للفيزياء جعلته يدرك أن "الفيزياء لا يمكن أن تفسر الحياة أو العقل أو المجتمع. ولا تستطيع الفيزياء أيضًا أن تفسر الظواهر (ظواهر الأشياء)؛ لأن هذه الظواهر تحدث في أيخاخنا، وهي أشياء تتجاوز ما هو فيزيائي؛ ولا يمكن أن تفسر الآلات تفسيرًا كاملاً، بقدر ما تجسد هذه الآلات أفكارًا، من قبيل أفكار القيمة، والهدف، والأمان، التي هي غير فيزيائية. وتستطيع الفيزياء أن تفسر فقط المادة عند المستوى الأدنى من التنظيم، المستوى الذي وجد قبل ظهور الكائنات الحية المبكرة بنحو 3500 مليون عام مضى. ومن ثمَّ فإن النزعة الفيزيائية mysicalism، الصورة المبكرة الكيميائية، والأيض [معرع العمليات التي تدعم الحياة وخاصة العمليات التي عن طريقها يتمثل الجسم مادة أو يتخلص منها] واللون، والعقلية، والنشاط الاجتماعي، أو المصنوعات "<sup>(42)</sup>.

31

والمادية بصفة عامة هي المذهب القائل إن كل شيء يوجد يكون ماديًّا. ولا تظهر المادية في نوع واحد، وإنها تأتي في أنواع متباينة، وهي أشبه شيء بعائلة كاملة من المذاهب<sup>(43)</sup>. ومن أبرز صور المادية، المادية الكلاسيكية التي تعادل الميكانيكية، وترى أن العالم مجموعة من الأجسام. وهي أقدم رؤية علمانية للعالم. وتعود إلى الهند واليونان، وخلدها لوكريتيوس في قصيدته الفلسفية "في طبيعة الأشياء". والصورة الثانية من المادية هي المادية الجدلية عند إنجلز ومن سايره، وكان المراد بها أن تكون نظيرًا ماديًّا لمنطق هيجل. والصورة الثالثة هي المادية التاريخية عند ماركس وإنجلز والأسترالية عند بليس وسهارت، وانْصَبَّت المادية الأسترالية على فلسفة العقل. ويناقش بونجي كل هذه الأنواع من المادية ويبين عيوبها، وينتهي إلى نوع يقبله هو المادية العلمية التي تمتاز بأنها منبقة ونسقية العلمية <sup>(44)</sup>.

الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ــــــ

"وتتمتع المادية العلمية المعاصرة، كما أراها، بخمس مزايا مميزة، من الواضع أن أولى المزايا هو المادية: إنها تتمسك بأن كل الموجو دات مادية. وهي دينامية dynamicist مع أنها ليست جدلية: كل شيء قابل للتغيير، ولكن لا شيء يكون اتحادًا للأضداد، والتعاون مهم تمامًا مثل النزاع. وهي نسقية systemic مع أنها ليست كلية. وبالتالي هي انبثاقية emergentist، ما دامت خصوصية الأنظمة هي أنها تملك خصائص تفتقر إليها مكوناتها. وهي علمية scientistic ومن ثَمَّ نقدية أنها تملك على منتج دائر بدلاً من منتج منجز"<sup>(45)</sup>.

وفيها يتعلق بفلسفة المادة وفلسفة العقل، يرى بونجي أن الهدف من كتابه المادة والعقل هو "إثبات أن العلم الطبيعي الحديث، من الفيزياء إلى علم الأعصاب الإدراكي، يتبنى بصورة ضمنية وجهة النظر المادية القائلة إن الكون مؤلف على وجه الحصر من أشياء عينية، وإن العلوم الاجتهاعية والاجتهاعية الأحيائية سوف تستفيد عندما تحذو حذو العلم الطبيعي الحديث. وهذا لا يعني إنكار أن هناك عمليات عقلية. وإنها يزعم الماديون فقط أنه لا توجد عقول متحررة من الجسم. وربها أضافوا أنه لا توجد عقول قبل ظهور الشدييات والطيور. إذ على ذلك أن الماديين يزعمون أن الكيفيات (الحالات الواعية)، والمشاعر، والوعي، وحتى حرية الإرادة حقيقية وفي متناول البحث العلمي. وأن نتائج المختبر ستكون غير جديرة بالثقة إذا افترضنا أن الأرواح الهائمة يمكن أن

وأخص ما تمتاز به فلسفة بونجي بصفة عامة هو أنها نسقية، بمعنى أن صورها الأنطولوجية والإبستمولوجية والخلقية والسياسية، ونحو ذلك، يدعم بعضها بعضا. وإذا ألقينا نظرة على الفلسفة الغربية عند منتصف القرن العشرين، نجد أن معظم الفلاسفة ينتمون صراحة أو بصورة ضمنية إلى تقاليد معينة؛ فهناك الأرسطية، والتوماوية، والمدرسية، والديكارتية، والتجريبية البريطانية، والهيجلية، والماركسية، والكانطية، والوضعية المنطقية، والتجريبية المنطقية، والشخصانية، والوجودية، وهلمَّ جرًّا. وقد لا ينتمي بعض الفلاسفة إلى تقليد ما،



ومع ذلك نلحظ افتراضًا بأن مجالات البحث الفلسفي يتعين أن تكون متسقة ومتهاسكة بعضها مع بعض. فمن غير المقبول أن يكون المرء تجريبيًّا في الإبستمولوجيا، ومع ذلك يعتقد في أن مصدر معرفتنا بالعالم هو الحدس أو الإلهام. وليس من المقبول أيضًا أن يكون المرء ماديًّا في الأنطولوجيا، ومع ذلك يعتقد في أن العقل لا مادي. وليس من المقبول كذلك أن يكون المرء طبيعيًّا في الأخلاق، ومع ذلك يعتقد في أن المعايير الخلقية مصدرها العقل أو الوحي. وهناك فريق من الفلاسفة يعتقد في أن ملاحقة الصور الكبرى خاطئة من حيث المبدأ، ويتجلى ذلك في اتهام ليوتار، مثلاً، لبرنامج الحكايات الكبرى. ويتمسك ليوتار ومن سايره بأن كل الأسئلة والبحوث الفلسفية لابد من أن تكون علية، وأن الإستمولوجيا والأخلاق والسياسة يجب أن تتقيد بالمعايير والمهارسات الثقافية المحلية. واتسع نطاق هذه القناعة الأساسية لما يسمى ما بعد الحداثية النطقية بالانجليزية أيضًا، وأشهر الأمثلة على ذلك الفيلسوف الأمريكي ريتشارد وروتي<sup>(17)</sup>.

وإن شئت عبارات موجزة تلخص رؤية بونجي لفكرة النسقية، فها هي: "أعتقد أن الفلسفة تفتقر إلى عمود فقرى من دون أنطولوجيا، وتكون ملتبسة من دون علم دلالة، وعديمة الرأس من دون إبستمولوجيا، وصهاء من دون أخلاق، ومشلولة من دون الفلسفة الاجتهاعية، ومهملة من دون تأييد علمي. ولا توجد فلسفة على الإطلاق من دون هذه الأشياء"<sup>(48)</sup>.

I believe that a philosophy is spineless without ontology, confused without semantics, acephalous without epistemology, deaf without ethics, paralytic without social philosophy, and obsolete without scientific support – and no philosophy at all with neither.

. الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ـــــــ

ويعبر عن فكرة النسقية بطريقة أخرى: "وفلسفتي نسق لأن مكوناتها المنوعة يؤيد بعضها بعضًا. على سبيل المثال، الأنطولوجيا عندي مادية لأن الإبستمولوجيا عندى واقعية؛ وفلسفتي السياسية اجتهاعية بالمعنى الواسع (بوصفها ديمقراطية متكاملة) لأنها تتأيد بأخلاق إنسانية، بالإضافة إلى أنها محمية من الطوباوية عن طريق كونها علمية.

والفلسفة من دون أنطولوجيا ضعيفة، وبـلا رأس مـن دون إبـستمولوجيا، وملتبسة من دون علم دلالة؛ وعديمة الأوصال من دون نظرية القـيم، ونظرية الفعل البشري والأخلاق. ونظرًا لأن فلسفتي نسقية فإنها تـستطيع أن تـساعد في رعاية كل مجالات المعرفة والفعل، بالإضافة إلى اقتراح بـدائل بنائيـة ومعقولـة في كل الخلافات العلمية"<sup>(49)</sup>.

ونزعة بونجي الواقعية التي تسلم بوجود مستقل للطبيعة "هي محصلة لحياة منوعة وثرية فكريًّا كَرَّسَها لبيان فلسفة علمية بالانسجام مع معرفة ومنهجية حالية، ونسق شامل نجد فيه أن الأنطولوجيا، والميتافيزيقا، والإبستمولوجيا، وعلم الدلالة، وعلم النفس، والعلم بصفة عامة، يحسن بعضها بعضا على نحو متسق "<sup>(50)</sup>.

# 5- التصور المادى للعقل

فلسفة العقل في رأي بونجي فصل من الأنطولوجيا يعالج السهات الأساسية والعامة إلى حد بعيد للعقل البشرى. وتأتي في صورتين: تقليدية (في مرحلة سابقة على العلم) ومعاصرة (منطلقة من العلم). وفلسفة العقل التقليدية هي الفرض القائل إن كل شيء عقلي في عقل لا مادي. وينكر بونجي ذلك أشد الإنكار، ويؤيد فلسفة العقل المعاصرة والعلمية، التي يعبر عنها بفرض التطابق النفسي العصبي. ويرى أن التصورات الأساسية في الوقت الحاضر عن العقل ثلاثة هي الثنائية النفسية العصبية، والنزعة الحسابية، ودعوى التطابق النفسي.

ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

"والثنائية النفسية العصبية هي بطبيعة الحال الرأي القديم القائل إن المادة والعقل كائنان أو جوهران متميزان؛ وإن الواحد منهما يمكن أن يوجد من دون الآخر؛ وربيا يحدث بينهما تفاعل، ولكن لا يستطيع أحدهما أن يساعد في تفسير الآخر. ودافع عن الثنائية فلاسفة مشهورون مثل أفلاطون، وديكارت، وبوبر، بالإضافة إلى قلة من علماء الأعصاب البارزين من بينهم جاكسون، وشيرينجتون، وبنفيلد، وسبيرى، وإكلس؛ وهي عنصر مكون في كمل الأديان وعلوم الكون البدائية، بالإضافة إلى التحليل النفسي والعصر الجديد. أما مزاياها العظيمة فهي أنها تبدو واضحة، وأنها تفسر تفسيرًا هينًا كل جزء من السلوك البشري، وأنها متأصلة في عقيدة بقاء النفس بعد الموت".

ولكن بونجي ينقد الثنائية أشد النقد ويرى أنها غائمة مفهوميًّا، وغير قابلة للتفنيد تجريبيًّا، ولا تدرس سوى العقل البالغ، وبالتالي لا تتسق مع علم النفس التطورى، ولا تتسق أيضًا مع علم السلوك الحيوانى والإدراكي وعلم الرئيسات على وجه الخصوص. والثنائية تخرج عن الفيزياء وقانون بقاء الطاقة، وتعزل الثنائية علم النفس عن معظم فروع المعرفة الأخرى؛ والثنائية عاقر على أفضل الفروض ومنتجة مضادة على أسوأ الفروض. وعلى هذا النحو من الصعب الدفاع عن الثنائية علميًّا أو فلسفيًّا.

أما النزعة الحسابية computationalism فهي الدعوى القائلة إن كل العمليات العقلية هي عمليات حسابية. وتأتي في صورتين: مادية ومثالية. تقرر الصورة المادية أن "الأمخاخ" أجهزة كمبيوتر. وعلى العكس تتمسك النزعة الحسابية المثالية بأن "العقل" إما كمبيوتر أو مجموعة من برامج الكمبيوتر. وأنت تجد أن النزعة الحسابية، في أي صورة من الصورتين، هي الوجه الأحدث لعلم نفس معالجة المعلومات الذي حل محل السلوكية في الستينيات من القرن الماضي، الذي يميز العلم الإدراكي بلا مخ



خارجية من اعتراضات داخلية. تحاول الاعتراضات الخارجية إثبات أن الأنظمة الحسابية في أجهزة الكمبيوتر والآلات الأخرى لا يمكن أن تسلك مثلما تسلك الأنظمة الإدراكية عند البشر، وَقَدَّم هذه الاعتراضات الفيلسوف الأمريكي هيوبرت دريفوس. أما أشهر الاعتراضات الداخلية فتجسدت في حجة الحجرة الصينية التي ابتكرها جون سيرل. وخلاصتها أن البرامج تركيبية أو صورية. والعقول ذات مضامين عقلية ودلالية. والتركيب ليس هو الدلالة نفسها، إذن البرامج ليست عقولاً<sup>(63)</sup>.

وأشار بونجي باستحسان إلى حجة الحجرة الصينية ووصفها بأنها بارعة، وَقَدَّمَ جملة من الاعتراضات على النزعة الحسابية، وانتهي إلى أن "النزعة الحسابية ليست أفضل حالاً من الثنائية الديكارتية. والسبب هو أنها أيضًا ترفض أخذ المخ مأخذ الجد. والنزعتان وظيفيتان إذ إنها تقبلان القسمة الثنائية الشيء/ الوظيفة. ومن ثَمَّ لا تستطيع أي نزعة منها أن تفسر أي شيء، مادام التفسير يكمن في إظهار آلية"<sup>(54)</sup>.

ويدافع بونجي عن الواحدية المادية التي يصورها فرض التطابق النفسي العصبي، الذي يرى أنه يمتاز عن غيره من التصورات الحالية للعقبل بالمزايا التالية: <sup>(55)</sup>

1 – إنه ليس أقل من النرض الذي يقود علم الأعصاب الإدراكي والوجداني والسلوكي والاجتماعي، الذي يكون عند الحد القاطع لعلم النفس والطب النفسي المعاصر.

2- يمكن أن يفسر، من حيث المبدأ على الأقل، كل الظواهر العقلية المعروفة لعلم النفس الكلاسيكي، وبعض الظواهر المعروفة بعد ذلك. على سبيل المشال، لدينا "الخلايا العصبية المرآة" في القشرة الحركية الأمامية التي يثيرها الإدراك الحسي لأفعال معينة لدى الناس الآخرين. وهناك زعم بأن هذه الخلايا العصبية تتيح لنا، مثلما تتيح للنسانيس، أن نحاكي من غير جهد بعض

\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة.

الحركات الماهرة لدى الآخرين. بالإضافة إلى ذلك تشكل هذه الخلايا "الأساس العصبي" (الآلية) للتعلم عن طريق المحاكاة. وهناك تخمين أيضًا بأن الخلايا العصبية المرآة تكون داخلة في تشكيل "نظريات العقل" (التخمينات المتعلقة بالعمليات العقلية للآخرين) التي نبتكرها لتفسير سلوك الآخرين. ومع ذلك فإن هذه النظرية الحركية في فهم العقل والأخيرة فقط من هذا النوع في مدة قرنين. خضعت لنقد قاس. وبالتالي أقل ما يمكن أن يُقال عنها هو أنها قابلة للاختبار تجريبيًا، على حين لا تقبل الثنائية مثل هذا الاختبار.

- 5 لقد كسب مجموعة من النتائج المدهشة من قبيل أن المزاج يمكن التحكم فيه طبيًّا عن طريق ضبط مستوى الدوبامين، وأن المخ له جهاز لرؤية البيئة وجهاز آخر للتحكم البصرى في الحركة؛ وأن الثور الغاضب المشحون يمكن أن يتوقف فجأة في مساره عن طريق موجة إشعاعية تؤثر في قطب كهربائى مغروس في محم، وأن السلوك القهري يمكن أن تحدثه حبوب الدواء ذاتها التي تتحكم في رعشات باركنسون؛ وأن الشعور بالثقة، الأساس هكذا لكل القيود البشرية، يمكن تعزيزه برشاش أنفي يخرج الأوسيتوسين، هرمون "العلاقة" المستخدم في الجنس، والمخاض، وتقديم الرعاية، والرضاعة.
- 4- يمكن أن يعالج مشكلات لا يمكن طرحها في علم النفس بلا مخ، مثل مشكلات تحديد الآثار المخلفة في المخ بالنسبة لكلمات من فثات معينة، واكتشاف تأثير المواد الكيميائية على المزاج والإدراك والسلوك الاجتماعي. على سبيل المثال، وجد أصحاب علم اللغة العصبي أن الأضرار في مناطق محددة من قشرة المخ تسبب فقدان وظائف كلامية معينة. ووجد علماء النفس أن إعطاء هرمونات معينة أو أجهزة إرسال عصبية تغير تصرفات أساسية من قبيل رعاية الطفل.

.

6- عندما تفكر الواحدية المادية في الأمراض العقلية بوصفها اضطرابات في المخ، فإنها تساعد على استبدال الطب النفسي الأحيائي المؤثر بصورة متزايدة وإن كان لا يزال بدائيًّا إلى حد ما بالطب النفسي الشاماني [الذي يهارسه الكهنة] غير المؤثر والتحليل النفسي على وجه الخصوص.

7- ينسجم فرض التطابق النفسي العصبي مع الأنطولوجيا المادية (أو الطبيعية) المتأصلة في العلم الحديث، التي لا تتضمن أرواحًا متحررة من الجسد أو وظائف بلا أعضاء، ومع ذلك تعترف اعترافًا ضمنيًّا بالتنوع الكيفي الضخم في العالم، وحتى الحاجة إلى تمييز مستويات عديدة من التنظيم. وعلى وجه الخصوص تقوض الواحدية النفسية العصبية الوهم المثالي بأن العالم عقلي؛ لأنه إذا كان كذلك، فإن كل مخ بشري سوف يتضمن الكون (وبصورة عارضة، وإنها معارضة، وإنها تعترف على العصبية الوهم المثالي بأن العالم عقلي؛ معارضة إذا كان كذلك، فإن كل مخ بشري سوف يتضمن الكون (وبصورة على عارضة، والنه إذا كان كذلك، فإن كل مخ بشري سوف يتضمن الكون (وبصورة على عارضة، وهم أن كل شيء يوجد في العقل لم يتمسك به باركلي فقط، وإنها تمسك به كانط أيضًا، وإن كان على نحو أقل وضوحًا).

خلاصة القول أن الواحدية النفسية العصبية لا تعاني من نقائص المذاهب المنافسة لها. وإنها تنسجم أيضًا مع الأنطولوجيا التي تشكل أساس كل العلوم الطبيعية. والشيء المهم للغاية أنها الفرض الذي يرشد علم الأعصاب الإدراكي.

ويرى بونجي أن آراء معظم الفلاسفة حول العقل دوجماطيقية وملتبسة. "على سبيل المثال، اعتقد أفلاطون أن النفس لا مادية وترشد البدن. واعتقد هوسرل في العقل اللامادي؛ وأن الجسم ليس إلا أداة للعقل؛ وأن الاستبطان، بالإضافة إلى الادعاء بأن العالم الخارجي لا يوجد (الرد الفينومينولوجي)، هو الطريق الوحيد لدراسة العقل والعالم أيضًا. وكتب قتجنشتين أن "إحدى الأفكار الخطيرة للغاية بالنسبة للفيلسوف هي، بصورة غريبة تمامًا، أننا نفكر برءوسنا أو في رءوسنا"<sup>(56)</sup>. وتُبُنَّى إير الوضعي وبوبر العقلاني معًا الثنائية النفسية العصبية بوصفها شيئًا طبيعيًّا، فقط لأنها جزء من المعرفة العادية. واعتقد الفلاسفة اللغويون أن المقتاح إلى العقل هو فلسفة اللغة \_ الذي يفترض مسبقًا بطبيعة الحال

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_

-

#### 294

أن الحيوانات غير البشرية بلا عقل تمامًا. أما الذين يبجلون الكمبيـوتر وبـصورة بارزة بتنام وفودر ودينيت، فقد أكدوا لنا أن العقل هو فئة من بـرامج الكمبيـوتر التي يمكن "إدراكها" أو "تجسيدها" بطرق بديلة.

وقليل من فلاسفة العقل أزعجوا أنفسهم بتعلم ما يقوله علم الأعصاب الإدراكي عن العمليات العقلية. أما معظمهم فلم يتعلم حتى أن المخ جهاز أحيائي، وليس جهازًا فيزيائيًّا فقط، وبالتالي علم المخ ليس فرعًا من الفيزياء. وهذا هو السبب في أنهم يواصلون إنكار أن الشيء الفيزيائي يمكن أن تكون له خبرات ومشاعر وأفكار. ورغم أن معظمهم يعتبرون أنفسهم مفكرين نقديين، ويظن بعضهم أنهم من الماديين من نوع مشكوك فيه، تراهم في الحقيقة يواصلون العمل بالطريقة الأولية، ومن ثَمَّ الدوجاطيقية وهي الطريقة المميزة للفلاسفة التعمل بالتالي بعيدًا عن أن يعجلوا بتطور علم العقل، فإنهم سوف يمنعون تقدّمه إذا قرأ لهم العلياء.

ومن التواضع التعلم من هيرودوت أنه حوالي عام 500 قبل الميلاد أراد الفرعون بسماتيكوس أن يربي راعي ماعز أبكم طفلين حديثي الولادة في عزلة، ليكتشف أي لغة يتكلمها الطفلان بشكل تلقائي. والنتيجة لا تعنيني الآن، وإنها الذي يعنيني هو أن شخصًا ما منذ أكثر من ألف عام ونصف، قد عرف ما لا يعرفه كثير من فلاسفة العقل المحدثين: لقد عرف أن الأسئلة التجريبية تتطلب بحثًا تجريبيًا"<sup>(57)</sup>.

### 6- المرفة : الحقيقية والزائفة

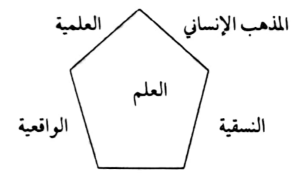
يأتي الذهب الفكري مختلطًا بشيء من السشوائب، ومن ثَمَّ ترأتي الحاجة إلى تصميم وسيلة لفحص الأفكار لنميز الزائف منها من الحقيقي. وحاول بونجي بناء نوع من اختبار المصداقية للأفكار والإجراءات المعلنة بوصفها علمية. وسوف يساعدنا هذا الاختبار على أن يحمينا من الخداع الفكري ليس هذا وحسب، بل ويساعدنا أيضًا على تقييم مشروعات البحث.

ــ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ــــــــــ

ويتطلب التمييز بين العلم والعلم الزائف حديثًا عن المنهج العلمي، وهـذا المنهج يتضمن أخلاقيات العلم الأساسي التي صورها روبرت ميرتـون في كتابـه سوسيولوجيا العلـم (1973) عـلى أنهـا العالميـة، والنزاهـة، والـشكية المنظمـة، والشيوعية الإبستمولوجية الاشتراك في مناهج الجماعة العلمية واكتشافاتها<sup>(58)</sup>.

ويقدِّم بونجي أربعة ملامح أخرى مميزة لأي علم واقعـي حقيقـي موثـوق: قابلية التغير، والانسجام مع معظم المعرفة السابقة، والتداخل الجزئي مع علم آخر واحد على الأقل، وتتحكم فيه الجماعة العلمية.

ويناقش بونجي بتفصيل نوع الفلسفة التي تدعم تقدم العلم، ويقدم قالبًا فلسفيًّا للتقدم العلمي: "اقترح أن تقدم العلم يعتمد على ثلاثة أنواع من الشروط: منطقية نفسية مثل التساؤل؛ واجتهاعية مثل حرية البحث والتأييد الاجتهاعي؛ وفلسفية مثل الواقعية. ودرس كثير من الباحثين الشرطين الأولين، ودرسهها ميرتون في كتابه المشار إليه. وعلى العكس، قلما درست الشروط الفلسفية بسبب المعتقد المشترك بين المثالية والواقعية، الذي مؤداه أن العلم والفلسفة منفصلان بشكل تبادلي؛ ومع ذلك فإن الشروط الفلسفية ليست أقبل أهمية. واقترح أنها الشروط الموجزة في الشكل التالي:



المادية

قالب التقدم العلمي. تخيل احتمالات التقدم العلمي إذا حلت العلمية محل اللاعقلانية، وحلت الواقعية محل الذاتية، وحلت المادية محل المثالية، وحلت النسقية إما محل الكلية أو الفردية، وحل المذهب الإنساني محل الارتزاق. وحل العلم محل الخرافة<sup>(59)</sup>. \_\_\_\_\_ اللغة والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

والعلم الزائف هو العلم الذي يقدم معالجة لمجال من الوقائع تنحرف عن الشروط الأساسية في العلم الحقيقي الموثوق، ومع ذلك فإن هذه المعالجة الزائفة تُسَمَّى نفسها علمية. "فربها تكون هذه المعالجة غير متسقة أو ربها تتضمن أفكارًا غير واضحة. أو ربها تفترض واقعا لموضوعات بعيدة الاحتهال تمامًا، مثل الابعاد الغريب أو التحريك العقبلي، والجينات الأنانية، والأفكار الفطرية، والعقول المستقلة عن المخ، والميات، والأسواق الآلية. وربها تسلم المعالجة المذكورة بأن الوقائع التي نتحدث عنها لا مادية أو غامضة أو تتصف بالصفتين معًا. وتعجز عن أن تقوم على اكتشافات علمية سابقة. وربها تؤدى إجراءات تجريبية معيبة على نحو خطير مثل اختبارات بقعة الحبر [في الطب النفسي]، أو ربها تعجز عن أن تتضمن جماعات حاكمة، وربها تزيف نتائج الاختبارات، أو ربها تعجز عن أن الاختبارات التجريبية تمامًا.

زد على ذلك أن العلوم الزائفة لا تتطور، وإن تطورت، فإن تغييراتها لا تنشأ من البحث. وعلى هذا النحو يخبرنا إرنست جونز أن العمل الأساسي لفرويد عن تفسير الأحلام، المنشور أولاً في عام 1900، أعيد طبعه ثمانية مرات في حياة فرويد "لم يطرأ عليه في أي وقت تغيير أساسي، ولا تغيير ضروري". وتستطيع أن تقول شيئًا كهذا تقريبًا عن علم الاقتصاد المجهري الكلاسيكي الجديد، الذي ظل راكدًا منذ نشأته في عام 1870 باستثناء بعض الزخارف الرياضية، كما صرح مبتهجًا بالنصر ميلتون فريدمان (1991).

والعلوم الزائفة معزولة على نحو مميز عن فروع المعرفة الأخرى، مع أنه قد يتصادف أن تتزاوج أحيانًا مع علوم زائفة شقيقة، والشاهد على ذلك هو علم التنجيم التحليلي النفسي. وبعيدًا عن الترحيب بالنقد، تحاول العلوم الزائفة تثبيت الاعتقاد. وهدفها ليس البحث عن الصدق وإنها الإقناع: إذ إنها تفترض وجود قادمين من دون أسفار ومن دون رحلة. وعلى حين يكون العلم مليئا بالمشكلات، ويثير كل اكتشاف من اكتشافاته المهمة مشكلات إضافية، يتسم أصحاب العلم الزائف باليقين. وإن شئت أن تضع ذلك بعبارة أخرى قل على حين ينجب العلم ويشتر - النقان النسقية الما الماري والي المالية المالية المالية العلم علمًا إضافيًّا، يكون العلم الزائف عاقرًا لأنه لا يولد مشكلات جديدة. وخلاصة القول إن المشكلة الأساسية للعلم الزائف أن بحثه إما أنه معيب على نحو خطير أو غير موجود. وهذا هو السبب في أن التأمل العلمي الزائف، على خـلاف البحث العلمي، لم يقدم قانونًا واحدًا عن الطبيعة أو المجتمع"<sup>(60)</sup>.

وأمثلة العلم الزائف هي علم التنجيم والكيمياء القديمة والباراسيكولوجيا (علم نفس الظواهر الشاذة)، وعلم الطباع، والتحليل النفسي. ويشن بونجي هجومًا ساحقًا على التحليل النفسي، ويرى أنه ينحرف عن "الأنطولوجيا والمنهجية في كل علم حقيقي. وبالفعل يتمسك بأن النفس ("العقل" في الترجمة الانجليزية لأعمال فرويد) لا مادية، ومع ذلك يمكن أن تؤثر في الجسم، كما يظهر عن طريق التأثيرات النفسية الجسدية. ولكن التحليل النفسي لم يقدم أي آليات يستطيع الكائن اللامادي وفقًا لها أن يغير حالة الكائن المادي: وإنما يقرر فحسب أن هذا هو الواقع. وبالإضافة إلى ذلك، هذه العبارة دوجاطيقية، مادام أصحاب وفصل فرويد نفسه فصلاً شديدًا: التحليل النفسي من علم المام أصحاب وعلم الأعصاب. وكان الأمر هكذا إلى درجة أن مقرر الدراسات في كلية علم النفس الذي وضع مخططه لم يتضمن أي مقررات في أي فرع معرفي.

وفي محاولة لتمييز مرور القرن الأول على كتاب فرويد تفسير الأحلام، نشرت المجلة الدولية للتحليل النفسي 2000 مقالاً لستة من المحللين في نيويورك زعموا التقرير عن أول اختبار تجريبى في أي وقت في التحليل النفسى في غضون قرن واحد. وبالفعل هذه ليست تجربة على الإطلاق مادامت لا تتضمن جماعة علمية حاكمة. ومن ثَمَّ فإن هؤلاء المؤلفين ليس لديهم الحق في استنتاج أن التحسينات التي لوحظت كانت بسبب المعالجة، إذ يمكن أن تكون تلقائبة فحسب. وعلى هذا النحو لا يستفيد المحللون النفسيون من المنهج العلمي لأنهم لا يعرفون ما عسى أن يكون هذا المنهج. ومع ذلك لم يتدربوا كما يتدرب العلم<sup>10</sup> وإنها تدربوا فقط، على أفضل الفروض، بوصفهم أصحاب مهنة طبية.

وها هو المحلل النفسي الفرنسي جاك لاكان الشخصية التي تحظى بالإعجاب في اتجاه ما بعد الحداثة يعترف بهذا ويتمسك بأن التحليل النفسي، بعيدًا عن أن يكون علمًا، هو ممارسة بيانية بشكل تمام: "فن الثرثرة". وأخيرًا، مادام أصحاب التحليل النفسي يزعمون أن وجهات نظرهم صحيحة ومؤثرة معًا، من دون إخضاعها لأي اختبارات تجريبية أو تجارب سريرية صارمة، فيتعذر عليهم القول إنهم يتابعون بالأمانة العلمية التي يتوقع أن يلتزم بها العلماء (حتى لو زَلَّت أقدامهم أحيانًا). وخلاصة القول أن التحليل النفسي لا يوصف باعتباره علمًا. وعلى عكس الاعتقاد واسع النطاق، التحليل النفسي ليس حتى علمًا مخفاً، إذا كان السبب فقط أنه لا يستفيد من المنهج العلمي ويتجاهل الأمثلة المضادة. وإنها هو مجرد علم نفس سريري مشعوذ"<sup>(61)</sup>.

إن العلم الزائف خطر دائمًا لأنه يلوث الثقافة، وعندما يتعلق الأمر بالصحة والاقتصاد أو نظام الحكم، فإن العلم الزائف يعرِّض الحياة والحرية والسلام للخطر. ولكن العلم الزائف بطبيعة الحال يكون شديد الخطورة عندما يتمتع بتأييد الحكومات، أو الشركات الكبرى<sup>(62)</sup>. ويقدِّم بونجي أمثلة على ذلك من الأحياء وعلم النفس والاقتصاد.

وبالإضافة إلى العلم الحقيقي والعلم الزائف، يوضّح بونجي مفهوم العلم المبتدئ وشبه العلم. إذا وجدنا في علم مجموعة من الفروع أو النظريات أو الإجراءات التي لا تقع بوضوح في العلم أو خارجه، فربها توصف بأنها علمية مبتدئة أو شبه علمية أو بوصفها علمًا مخفقًا.

العلم المبتدئ protoscience، أو العلم الناشئ، هو بوضوح علم في طور الولادة. وإذا كتب له البقاء على الإطلاق، فإن هذا المجال ربما يتطور في نهاية الأمر إما إلى علم ناضج، أو شبه علم، أو علم زائف. وبعبارة أخرى، في الوقت الذي يقال فيه إن فرعًا معرفيًّا يكون علمًا مبتدئًا، فمن المبكر جدًّا الإعلان أو الحكم بأنه علمي أو غير علمي. والأمثلة هي الفيزياء قبل جاليليو وهوجنز،

. الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ــــــ

والكيمياء قبل لافوازييه، والطب قبل فيرتشو وبرنار. كل هذه الفروع نضجت في آخر الأمر لتصبح علمية بصورة كاملة (يمكن أن يكون الطب والهندسة علميين حتى وإن كانا من أنواع التكنولوجيا بدلاً من العلوم).

وشبه العلم semi-science هو الفرع الذي بدأ بوصفه علمًا، ويُسَمَّى علمًا عادة، ومع ذلك فإنه لا يوصف بصورة كاملة من حيث هو كذلك. وأرى أن علم الكون وعلم النفس وعلم الاقتصاد ونظرية السياسة لا تزال أشباه علوم رغم أعهارها المتقدمة. وبالفعل، علم الكون حافل بالتأملات التي تعارض المبادئ الراسخة في الفيزياء. ولا يزال يوجد علماء نفس ينكرون أن العقل هو ما يفعله المخ، أو الذين يكتبون عن أنظمة عصبية "تساعد" الوظائف العقلية أو تتوسطها. وبطبيعة الحال نجد أن كثيرًا مما يُسَمَّى جوائز نوبل في الاقتصاد تمنح غالبًا للمبتكرين لنهاذج رياضية ليس لها شبه بواقع اقتصادي إذا كان السبب فقط أنهم يجهلون الإنتاج والسياسة؛ أو تمنح للمصممين لسياسات اقتصادية تصر بالفقير<sup>(63)</sup>.

يبحث بونجي عن الصلة بين العلم الزائف والسياسة. وهذا النوع من البحث ممتع حقًّا، ولا سيما حين يعرض لمصور منوعة تحدث في علوم مختلفة، ويدافع عنها بعض العلماء الذين بلغوا من الشهرة مبلغًا كبيرًا. والمثال البارز هو الخلاف (البيئية \_ الجبلية).

"منذ عصر التنوير فصاعدًا، تمسَّكَ معظم التقدميين بأن الطاقم الوراثي ليس قدرًا للمرء، إذ إننا نستطيع أن نتعلم ليس التفكير فقط وإنها الإحساس والفعل أيضًا. ونتعلهما بصورة مباشرة عن طريق المحاكاة والتعلم، وبصورة غير مباشرة من خلال إعادة التشكيل الاجتماعي. وعلى العكس، نجد أن المحافظين والرجعيين من كل الأنواع قد تبنوا الجبلية، وهي وجهة النظر القائلة إنسا نولد بكل السمات التي تظهر خلال الحياة. وعلى هذا النحو، كرست الكتب المقدسة الهندوسية نظام الطبقة المنعلقة. وتمسك الكتاب المقدس بأن اليهود هم شعب يهوه

. اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

المختار. وتمسك أرسطو بأن الأجانب أقل شأنًا وأدنى منزلة من الإغريقين؛ وتمسك المستعمرون الأوروبيون بأن الناس الذين غلبوا على أمرهم كانوا بدائيين ولا يصلحون إلا للاستعباد أو الفناء، وهلمَّ جرًّا. وعلاقة الجبلية – المحافظة أضعفها على نحو جدير بالاعتبار عصر التنوير ... ودعنا نتذكر الإحياء الحديث جدًا للجبلية "العلمية"<sup>(64)</sup>.

تناول ستيفن بنكر القضايا السياسية المحيطة بمعضلة البيئية/ الجبلية في كتاب الشريحة الفارغة: الإنكار الحديث للطبيعة البشرية. وقرر أن "العلوم الحديثة في الطبيعة البشرية" من علم الوراثة إلى علم النفس التطوري تثبت ما يسميه بالرؤية التراجيدية. وهذه الرؤية ليست شيئًا سوى الفردية والتشاؤم في علم الاقتصاد التقليدي والفلسفة السياسية المحافظة من هوبز إلى بيرك إلى شوبنهور إلى نيتشه إلى هايك إلى تتاشر إلى ريجان.

ويستشهد بنكر "بالاكتشافات" التالية في هذه "العلوم الجديدة"<sup>(65)</sup>: 1 - أولوية الروابط الأسرية. 2 - المجال المحدود للمشاركة الاشتراكية في جماعات بشرية. 3 - عمومية السيطرة والعنف عبر المجتمعات البشرية. 4 - عمومية المركزية العرقية والصور الأخرى من عداء جماعة ضد أخرى 4 - عمومية المركزية العرقية والصور الأخرى من عداء جماعة ضد أخرى 5 - قابلية التوريث الجزئي للذكاء، ويقظة الضمير والميول اللااجتهاعية. 5 - قابلية التوريث الجزئي للذكاء، ويقظة الضمير والميول اللااجتهاعية. 6 - سيطرة آليات الدفاع، وميول خدمة الذات، ورد التنافر الإدراكي. 7 - صور الانحياز في الحس الأخلاقي البشري، بها في ذلك محاباة الأقارب والأصدقاء. البشرية. فأما الرد على أولوية الروابط الأسرية فيتمثل في الحقيقة القائلة إننا نجد

الفصل السابع: ماريو بوئجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ـــ

في معظم الحيالات أن أعيضاء المشركات التجارية، والجماعيات السياسية، والمختبرات، وأفواج الجنود، والفرق الرياضية، لا يرتبطون فيها بينهم إلا ارتباطًا وراثيًّا. وأما الرد على محدودية المشاركة في جماعات بشرية فيتمثل في القول إن كـل المجتمعات البدائية وكثير من المؤسسات التجارية الحديثة تعاونية. ويأتي الرد على عمومية السيطرة والعنف عبر المجتمعات البشرية في القول إن القتل العمد قيد انخفض في كل المجتمعات المتحضرة طوال القرن الماضي، وليس في المجتمعات المنقسمة إلى حد بعيد، التي هي استبدادية وعنيفة في أساسها. وفيها يتعلق بالنزاع بين الجماعات عبر المجتمعات، يرد بونجي بأن هذا النزاع تـتم تـسويته بإحـداث التوازن عن طريق التعاون، والخضوع للقانون والاهتهامات المادية. وفيها يخبص قابلية التوريث الجزئي للذكاء، ويقظة الضمير والميول اللااجتهاعية يأتي الرد بأن مثل هذه القدرات يمكن تعزيزها أو كبحها عن طريق التربية والمتحكم الاجتهاعي. ويأتي الرد على سيطرة آليات الدفاع، وميول خدمة الذات بالقول إنها أقل خطورة في مجتمعات الرفاهية منها في المجتمعات "الليبرالية". وأخيرًا فيها يخص التحيز البشري ومحاباة الأهل والأصدقاء، علينا أن نتـذكر الحقـائق التمي مؤداها أن الإيثار يحدث بالإضافة إلى الأنانية، وأن التقدم السياسي يتضمن غالبًا تقدمًا أخلاقياً.

زد على ذلك أن قائمة إنجازات بنكر "للعلم الجديد للطبيعة البشرية" تقرأ مثل التمهيد لبيان اليمين الجديد بدلاً من أن تكون ملخصًا لنتائج علمية. والالتزام بالأيديولوجيا السياسية الرجعية هو مؤشر موثوق على الطبيعة العلمية الزائفة لفرع معرفي. وتستطيع أن تقول الشيء نفسه تقريبًا عن علماء النفس التطوريين المزيفين الذين يعجب بهم بنكر: فتراهم يقررون بثقة أن التفاوت الاجتماعي يوجد في جيناتنا، وبالتالي فإن الثورات الاجتماعية مخفقة لا محالة <sup>(66)</sup>.

ولعل دفاع بونجي عن الطبيعة البشرية يذكرنا بالأخلاق العقلانية عند سقراط. ولكن الشيء المحقق أن البشر في المجتمعات المتخلفة يتحولون إلى حيوانات بغيضة، بل هم أضل؛ لأنك تجد قطيع الجاموس مثلاً قد يعود للدفاع \_\_\_\_\_ اللغة والعلم في الفلسفة المعاصرة

302

Æ.

عن أحد أفراده بعد أن يسقط بين أنياب حيوانات مفترسة، وفي المقابل تجد المستشفيات الخاصة، لا تستقبل المريض الذي لا يملك حق العلاج وتتركه يموت، أو تجد مجموعة من الذين يزعمون أنهم أساتذة في الجامعات يكيدون لزميل لهم حتى يقتلوه أو يبعدوه، ولا ذنب له سوى أنه يريد أن يكون عالمًا ويريد أن يكون على خلق.

على أن هناك مسألة أخرى لا تقل خطرًا عن كل ما عرضنا له من صور العلم الزائف، ألا وهي مسألة العلم المستأجر. ولعل خطورة هذا النوع من العلم تكمن في أنه مؤجر بصرف النظر عن النتائج الأخلاقية، أو حتى معرفة أن نتائجه سوف تستعمل لأغراض شيطانية. ولعل خطورة هذا العلم أيضًا تتمثل في أن بعض العلماء الذين شاركوا فيه لم يكونوا من أجراء شركة أو حكومة مجهولة، وإنها كانوا من العلماء البارزين في الفيزياء والكيمياء، وكان بعضهم من الحاصلين على جائزة نوبل. وأمثلة الثهار المرة التي جنتها البشرية من العلم المستأجر تضم الفوسوجين (غاز عديم اللون كريه الرائحة)، والغاز العصبي، والقنبلة الفيدروجينية، والنيبم، والعامل البرتقالي (مبيد للأعشاب)، والقنابل العنقودية، ونحو ذلك.

"وعلماء السياسة المستأجرين هم الأكثر فسادًا، ولكن ليسوا وحدهم الذين ينتهكون الدستور الأخلاقي للعلم. فعلماء الأغذية الذين يسعون إلى أفضل تركيب للدهن والسكر والملح لكي يجذبوننا إلى الإفراط في أكل الكعك أو طعام الأطفال، ونصبح مدمنين لمثل هذه الأطعمة ليسوا منا ببعيد. وهم في معية الكيميائيين الذين تستخدمهم شركات التبغ الكبرى، الذين يعالجون النيكوتين لجعل تدخين السجائر أكثر إدمانًا. زِدْ على هؤلاء علماء النفس الذين يساعدون في تصميم، الإعلانات المضللة، وسوف تحصل على صورة لفريق ضخم من العلماء العلم ضد الناس. والدفاع الوحيد ضد هذا الجيش المستأجر هو المزيد من الثقافة العلم إليدة الناس. والدفاع الوحيد ضد هذا الجيش المستأجر هو المزيد من الثقافة العلمية الجيدة"<sup>(60)</sup>.

الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية سيسبس

إذا افتقرت الفلسفة إلى أنطولوجيا، فاعلم أنها بلا عمود فقرى؛ وإذا افتقرت إلى منطق وعلم دلالة، فاعلم أنها ملتبسة؛ وإذا افتقرت إلى إبستمولوجيا، فاعلم أنها بلا رأس؛ وإذا افتقرت إلى فلسفة اجتماعية، فاعلم أنها بـلا أطـراف. وهكـذا ترتكز الفلسفة الحقيقية في رأي بونجي على هذه المجالات الخمسة. وأي فلسفة تفتقر إلى هذه المجالات تكاد لا توصف في رأيـه بأنهـا فلسفة، يستوى في ذلـك الأمثال السائرة عند فتجنشتين والأقوال المبهمة عند هيدجر.

"الفلسفة الزائفة هي لغو يعرض بتباو بوصفه فلسفة عميقة، وربها وجدت منذ لاو- تسو، ولكن لم تؤخذ مأخذ الجد إلا حوالي عام 1800 عندما اعترض الرومانسيون على عصر التنوير وبسبب تخليهم عن العقلانية، ولدوا عددًا وافرًا من الفلسفة الزائفة: تذكر الآراء الطائشة لهيجل، وفشته، وشلنج، ومن سايرهم من الفلاسفة البريطانيين... صحيح أن هيجل عالج مجموعة من المشكلات المهمة؛ ولذلك لا يمكن أن نصرف النظر عن عمله بسهولة. ومع ذلك فإن عمله، عندما يكون قابلاً للفهم على الإطلاق، يكون خاطئًا عادة على ضوء العلم المتقدم تمامًا في عصره. والأسوأ من ذلك أنه أضفي القداسة على المراوغة التي مؤداها أن العميق لابد من أن يكون غامضًا".

بعد أن أوضحنا فكرة العلم الحقيقي والفلسفة الحقيقية، يحسن بنا أن نلقي ضوءًا شارحًا على رأي بونجي القائل إن الفلسفة الحقيقية متأصلة في العلم. بعد ظهور العلم بمعناه الحديث، أصبح من المقبول إلى حد كبير التمسك بأن الأنساق الفلسفية الكبرى يتعين عليها أن تكون ذات علاقة جيدة إن لم تكن وثيقة بمناهج العلم ونظرياته. ويعتقد معظم الفلاسفة أصحاب العلم الصائب أن التطوير الفلسفي في الإبستمولوجيا والأنطولوجيا والأخلاق والسياسة ونحو ذلك يتطلب عناية بمناهج العلم ونظرياته. وأي نظرية في تطور المعرفة لا تستوعب إنجازات نيوتن وداروين وأينشتين وتنسجم معها تكاد لا تكون نظرية إبستمولوجية على الإطلاق.

اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة

وأشهر الفلاسفة أعداء العلم، كما يـراهم بـونجي، هـم بـاركلي، وروسو، وفشته، وشلنج، وبرجسون، وكروتشه، وهوسرل، وهيدجر. وهناك فلاسفة غير متحيزين للعلم مثل مور، وفتجنشتين، وستراوسون، وكربكي، وديفيـد لـويس، وهابرماس. وأنـت تـرى إذن أن التقليـد الشخـصاني والوجـودي والتحلـيلي في جانب منه لم يأخذ العلم مأخذ الجد، وأن التقليد الـذي فعـل ذلـك هـو التقليـد الوضعي.

على أن المقدرة في العلم لا تستلزم مقدرة في فلسفة العلم، ذلك بأن هناك من العلماء من اقترح فلسفة ساذجة. وفي التناول النقدي للعلم، يقدِّم بونجي فكرتين: الأولى، ليس كل العلم علمًا جيدًا. والثانية، إن ممارسة العلم الجيد لا تضمن تقديم فلسفة جيدة. والشيء المحقق أن بيان مفاهيم مثل العلم الزائف، والعلم المبتدئ، وشبه العلم، والعلم المستأجر، قد أظهر صحة الفكرة الأولى القائلة ليس كل العلم علما جيدا. وفيها يتعلق بالفكرة الثانية، يعتقد بونجي أن الآراء والحجج الفلسفية لدى كبار العلماء في حاجة إلى فحص وتقويم دقيق، فالعلماء عرضة للخطأ من الناحية الفلسفية مثل أي شخص آخر. وهذا أمر قامت الأدلة على صحته، وحسبنا الإشارة إلى حالتين. ظهرت الأولى منـذ سـتين عامًـا خلت في نقد سوزان ستبنج Susan Stebbing الكلاسيكي لمثالية اثنين من الفيزيائيين البريطانيين المشهورين هما جيمس جينيز وآرثر أدينجتون (69). وظهرت الحالة الثانية منذ أربعين عامًا عندما كتب بونجي بطريقة مماثلة عند نقد إرنست ماخ لميكانيكا نيوتن: "يمكن تصحيح أخطاء ماخ في نقده لميكانيكا نيوتن - إسهامه المتميز في بحث الأسس- بمساعدة قليل من المنطق، وجانب من علم الدلالة، وجرعة من الواقعية. والدراسة النقدية لعمل ماخ في أسس الميكانيك لابد من أن تكون مفيدة إذا كانت لتفادي أخطائه، التي هي أخطاء فلسفة قليلة الثقة في الأفكار "(20).

العصبي، الذي تبناه علم النفس الطبي القديم منذ أيام أبقراط وجالينوس، لم يساعد الفيزيائيين على أداء التجارب أو وضع نهاذج لوظائف المخ؛ لأن الفيزيائيين مع استثناءات قليلة، كانوا مجربين أكثر من كونهم باحثين علميين<sup>(71)</sup>.

صحيح أن المقدرة على العلم لا تعتبر شرطًا كافيًا لفلسفة جيدة، ولكن تعتبر شرطًا ضروريًّا لها. وأيسر الأدلة على صحة هذه العبارة هو الخدعة التي قمام بها آلان سوكال Alan Sokal (1955 - ) أستاذ الرياضيات في كلية الجامعة في لندن وأستاذ الفيزياء في جامعة نيويورك، التي كشفت زيف مزاعم فلاسفة ما يسمى ما بعد الحداثة. وكمان ذلك في عمام 1996 عندما أرسل بحثًا إلى مجلة "النص الاجتهاعى" التي تتبنى فكر ما بعد الحداثة. واعتمد في هذا البحث على تصورات علمية ومفاهيم فلسفية تؤكد ارتباط ميكانيكا الكم بإبستمولوجيا ما أو الحقيقة، والموضوعية. ومن المعروف أن الفلاسفة مثل جملة لاكما، وجملك دريدا، وجيل دولوز، ولوسى إريجاري، وبرونو لاتور، ومَن سايرهم يعتقدون أن العلم والمنهج العلمي مي عرد أسطورة، وأن العلم لا يزيد عن أن يكون بناء وريداء وأن المعرفة بناء عقلي مرتبط بالذات ولا تور، ومَن سايرهم يعتقدون أن

وواضح جدًّا من هذه الدعاوى أن ما بعد الحداثة ترفع راية اللاعلمية، واللاواقعية، والنسبية، والذاتية، وهي آراء يرفضها بونجي ونرفضها نحن أيضًا. وسعدت المجلة بحصولها على بحث من عالم فيزياء يؤيد أيديولوجيتها، ونشرت البحث من دون تحكيم علمي. وما إن ظهر البحث، حتى سارع سوكال بنشر مقال آخر في مجلة Lingua Franca وأعلن فيه أن بحثه الأول ليس بحثًا حقيقيًّا روإنها مجرد خدعة صارت تعرف باسم خدعة سوكال <sup>(72)</sup> وإنها مجرد خدعة صارت تعرف باسم خدعة سوكال <sup>(72)</sup> وأراد سوكال من هذه الخدعة إثبات أنه من دون أدنى قدر من المقدرة العلمية، يمكن قبول اللغو الفلسفي ونشره في مجلات علمية تحظى بالثقة والاحترام في ظاهر الأمر.

ـ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

ولكن معظم الفلاسفة الذين زعموا عبة العلم لم يضعوا العلم موضع الاستعمال عند معالجة أي مشكلة من المشكلات الكبرى مشل ما الحياة؟ وما العقل؟ وما الطبيعة البشرية؟ وما الخير؟ وما عسى أن يكون المجتمع الجيد؟ على سبيل المثال، "زعم بعض الوضعيين أن مشكلة العقل والجسم مشكلة زائفة، وكرر آخرون مذهب الوجه المزدوج. وتمسك لينين وأنصاره بأن الأفكار هي المقابل للمادة. وزعم فتجنشتين أن الكائن البشري وحده (بدلاً من غه) يمكن القول إنه يدرك أو يكون واعياً لأن هذه هي الطريقة التي تستعمل بها المحمولات النفسية في اللغة العادية. واقترح هيلاري بتنام أن العقل مرد معموعة من برامج الكمبيوتر، وهي وجهة نظر تبناها دنيال دينيت وآخرون من فلاسفة العقل. ودافع كارل بوبر عن ثنائية نفسية عصبية، وأحيا تشبيه أفلاطون "العقل بالنسبة إلى المخ أشبه شيء بالمرشد بالنسبة إلى السفينة". ومع ذلك يؤكد آخرون، مثل جون سيرل، أن المخ يسبب العقل، الذي هو أشبه شيء بتقرير أن الأرجل مثل جون سيرل، أن المخ يسبب العقل، الذي هو أشبه شيء بتقرير أن الأرجل

على أن مجموعة من الآراء الفلسفية الغريبة حول طبيعة العقل تنشأ من الأعراف الضمنية، والخاطئة واحسرتاه، القائلة إن التخيل الفلسفي يجب ألا يتقيد بأي اكتشافات علمية، وأن المشكلات الفلسفية يمكن معالجتها واحدة فواحدة بدلاً من معالجتها في جماعات. وأنا أتمسك بآراء تقول إن الفلسفة لابد من أن ترتبط بالعلم ارتباطًا جوهريًّا، وأنه لا يمكن معالجة أي سؤال من الأسئلة الكبرى ينطوي على وقائع معالجة ناجحة اللهم إلا على ضوء نظريات دقيقة قابلة للاختبار تجريبيًّا حول طبيعة الواقع ومعرفته"<sup>(73)</sup>.

ويؤكد بونجي في غير موضع من كتاباته التداخل الجزئي بين الفلسفة والعلم: "لا يمكن أن تستغني الفيزياء عن الفلسفة، مثلما أن الفلسفة لا يمكن أن تتقدم إذا تجاهلت الفيزياء والعلوم الأخرى. وبعبارة أخرى، يتداخل العلم والفلسفة الصحيحة (أي العلمية) تداخلاً جزئيًّا، وبالتالي يمكن أن يتفاعلا تفاعلاً مثمرًا. والعلم من دون فلسفة يضل سواء السبيل، والفلسفة من دون علم يصيبها الجمود"<sup>(74)</sup>.

الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ــــ

الفلسفة الحقيقية عند بونجي هي الفلسفة المتأصلة في العلم، والقادرة على فهم البحث العلمي. وأخص ما تمتاز به هو الاتساق المنطقي الـداخلي، والنظرية الدلالية الواقعية في المعنى والصدق، والمادية الأنطولوجية، والواقعية العلمية الإبستمولوجية. والعلم الحقيقي تغذيه فلسفة صحيحة، والعلم الزائف يتغذى، من بين ما يتغذى، على فلسفة زائفة.

## 7- ملاحظات نقدية

3()8

تثير فلسفة بونجي كثيرًا من الجدل، وخاصة نزعته المادية المسرفة في تقديري، وحسبى الإشارة إلى بعض الملاحظات: تتعلق الأولى بهجومه العنيف على فلاسفة العقل المعاصرين، وتتعلق الثانية بموقفه من تشومسكي، وترتبط الثالثة بموقفه من النفس.

#### 7-1 هجوم بلا مسوغ

يهاجم بونجي فلاسفة العقل والميتافيزيقيين المعاصرين في غير موضع من كتاباته، فهم "الأساتذة الذين يهارسون الألعاب المنزلية بدلاً من معالجة المشكلات الجادة"<sup>(75)</sup>، وهم الذين "يفضلون العمل في أوعية الأزهار بدلاً من الحقول المفتوحة"<sup>(76)</sup>. وبعد أن يستغرق بونجي في حديث طريف وجديد وشائق عن أنواع المادة الفيزيائية، والكيميائية، والحية، والمفكرة، والاجتهاعية، والاصطناعية، نراه يقول: "وأنا أدعو القارئ إلى أن يقارن هذا المحصول الغني بالإسهامات التي قدمها الميتافيزيقيون لفرعهم الخاص وللعلم خلال الفترة ذاتها"<sup>(77)</sup>.

وبونجي على صواب في هذه النقطة، ولكن هجومه على هؤلاء الفلاسفة ليس له ما يسوغه أحيانًا، وخاصة عندما يفتقر إلى حجج تفصيلية. تأمل عبارته "إن معظم فلاسفة العقل المعاصرين لا يبالون بعلم النفس أو يدركون عنه معلومات خاطئة بوضوح"<sup>(78)</sup>، أو قوله عن فلسفة العقل: "ولكن قلة من

ـــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ

المشتغلين بها لا يزعجون أنفسهم بالبقاء على اطلاع على علم العقل "<sup>(77)</sup>، تجد أن مثل هذه الاتهامات تتنافي مع تزايد اهتهام هؤلاء الفلاسفة بعلم النفس وعلم الأعصاب، ومن أبرز هؤلاء ستيفن ستيش، وجيرى فودر، وروبرت كومنز، ودانيال دينيت، والزوج الكندي بول تشر تشلاند وباتريشيا تشر تشلاند، وبول تاجارد، ووليم بكتل، وغيرهم. وهذا الهجوم غير المسوغ انتهي ببونجي إلى رفض بعض المذاهب المهمة: "يجب التخلي عن وجهة النظر الوظيفية في العقل بأنها سطحية ومحفوفة بالمخاطر طبيًّا"<sup>(80)</sup>.

والوظيفية هي وجهة النظر القائلة إن الحالة العقلية لا تتحدد عن طريق تكوينها المادى وإنها تتحدد على أساس دورها الوظيفي في النظام الذي تكون جزءًا منه. وأشهر صور الوظيفية هي وظيفية الآلة machine functionalism عند هيلارى بتنام (1926 – 2010) التي ترى أن الحالات العقلية أشبه شي، بالحالات الوظيفية أو المنطقية للكمبيوتر. وتُسَمَّى هذه الوظيفية أحيانًا باسم النزعة الحسابية computationalism. ولكن بونجي يقدم زعمّا مدهشًا عندما يقرر "من وجهة نظر تاريخية، النزعة الحسابية صورة معقدة من السلوكية"<sup>(18)</sup>. ولكن الشيء المحقق أن العلم الإدراكي، ونموذجه الحسابي، ظهر نتيجة لإخضاق السلوكية<sup>(28)</sup>. ومع ذلك يطابق بونجي النزعة الحسابية بالسلوكية التي جاءت هذه النزعة لكي تحل علها، ويقدم المخطط التالي لبيان الموازاة بينهما<sup>(28)</sup>:

ير- الصندوق الأسود - الأستجابة ب المتير - البرنامج - عرض

(أ) السلوكية الكلاسيكية
 (ب) النزعة الحسابية

ولكن يجوز الاعتراض على بونجي بأن "البرنامج" في النهاذج الحسابية للإدراك لا يمكن مقارنته بالصندوق الأسود في السلوكية؛ لأن البرنامج يشكل تسليمًا نظريًّا بالتمثيلات الداخلية التي تجتنبها السلوكية (<sup>84)</sup>.

\_\_\_\_\_ الفلسفة العلمية والمادية النسقية ـ\_\_\_\_

خذ مثلاً يوضح الاختلاف بين السلوكية والوظيفية. هب أنك تعاني من صداع. تبعًا للوظيفية فإن المرء الذي يعاني من صداع يكون في حالة ذات علاقات بالمدخلات والمخرجات. فالصداع يسببه قلة النوم أو الإجهاد البصري أو الضوضاء الشديدة وغير ذلك مما يدخل في باب المدخلات، كما أن حالة الصداع لها مخرجات تتجلى في سلوك علني مثل الإمساك بالرأس والأنين أو السلوك اللفظي مثل قول "عندي صداع". وبالإضافة إلى السلوك، الذي يشترك في القول به السلوكيون والوظيفيون، فإن الصداع يسبب حالات عقلية أخرى. وهنا يقع التباين بين المذهبين لأن هذا الأمر الأخير لا يقول به السلوكيون. فصداعك في رأي الوظيفيين يؤدي بك على الأرجح إلى "الاعتقاد" في أنك تعاني من صداع، كما يؤدي بك إلى "الرغبة" في تناول الأسبرين مثلاً

# 2-7 طرد العفريت أمر الآلة؟

ذكرتُ لك أن بونجي فيلسوف مادي، وأنه يدافع عن نوع من المادية هو المادية النسقية، ومع ذلك يقرر "وجوب الاعتراف بأن المادية لا تزال ناقصة النمو بصورة جادة، والشيء وثيق الصلة بهذا الموضوع أنه لا يوجد تصور للمادة مقبول بصفة عامة، وذلك في مقابل المفاهيم المحددة للمواد التي يمسك بها الفيزيائيون والكيميائيون الأحيائيون والمهندسون. وقل شيئًا كهذا عن مفهوم العقل: فنحن لا نملك حتى الآن نظرية مادية عن العقل مقبولة بصفة عامة".

ينتقد بونجي آراء تشومشكي في اللغة نقدًا مرَّا، ويعتقد أنه من بين الفلاسفة المسئولين عن الارتباك الحالي في دراسة العقل، وفي ذلك يقول: "وانعكست ازدواجية العقل/ الجسم القديمة في الفجوة التي تفصل فلسفة العقل من فلسفة المادة. وتحت تأثير ڤتجنشتين وتشومسكي، غالبًا ما يجري النظر إلى فلسفة العقل الحالية بوصفها فرعًا من فلسفة اللغة، وبالتالي بوصفها غريبة تمامًا عن فلسفة المادة. ونتيجة هذا التفريع هي أن مجموعة من المشكلات الفلسفية المهمة لا تتم معالجتها بطريقة مثمرة. على سبيل المثال، كيف يمكن أن نتحقق مما إذا كان الكون

\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة.

عقليًّا أو ما إذا كان العقلى فيزيائيًّا، كما يعتقد بعض الفلاسفة، في غيـاب مفـاهيم دقيقة وعصرية عن المادة والعقل؟"<sup>(82)</sup>.

أقول رغم أن بونجي ينقد تشومسكي، نجد أن تشومسكى يضع نقطة ممائلة في هذه المسألة في كتاب "اتجاهات جديدة في دراسة اللغة والعقل" 2000، وكان ذلك في سياق محاولة استبعاد مشكلة العقل والجسم التقليدية؛ إذ يقترح بصورة مدهشة أن هذه المشكلة لا يمكن صياغتها بطريقة متسقة. كان الرأي التقليدي ينظر إلى المشكلة بوصفها لغز "العقل" وكيف يجوز تفسير العقل في حدود المادة، وجاء تشومسكي ليعكس اللغز ويصبح لغزًا حول "الجسم". ويرى أنه منذ إسحاق نيوتن "تم إثبات أن نظرية الجسم يتعذر الدفاع عنها. وبعبارة أخرى، استبعد نيوتن مشكلة العفريت في الآلة machine مشكلة العقل والجسم، ولا يمكن بعثها، إذا بعثت على الإطلاق، إلا بتقديم فكرة جديدة عن الجسم (المادي يمكن بعثها، إذا بعثت على الإطلاق، إلا بتقديم فكرة جديدة عنها.<sup>(88)</sup>. والفيزيائي ونحو ذلك) لتحل محل الفكرة التي تم التخلي عنها".

وإذا كان تشومسكي على صواب، كما يبدو أن بونجي سوف يتفق في الرأي، فلا توجد مشكلة للعقل والجسم أكثر من أن توجد مشكلة التكافؤ – الذرة أو مشكلة الكهرباء – المادة<sup>(89)</sup>. والرأي عند تشومشكي أن "مشكلة العقل والجسم التقليدية أصبحت غير قابلة للصياغة مع اختفاء الفكرة الوحيدة عن الجسم (الفيزيائي، والمادى، وهلمَّ جرًّا)<sup>(90)</sup>.

7-3 النفس

وأنا لا أسيغ موقف بونجي من النفس عندما يقول مثلاً: "النفس اللامادية هي الفكرة المبكرة علم هو عقلي. وأصحابها هم الكهنة والشامانيون الذين ابتكروها وجعلوها سببًا للحياة... وأصبح العلماء وخبراء التكنولوجيا فيما يتعلق بها هو عقلي يقتربون اقترابًا متزايدًا من الدعوى المادية القائلة إن ما هو عقلي هو الوظيفة المحددة للمنطقة اللينة في أمخاخ متقدمة ومتطورة باستمرار "<sup>(19)</sup>.

ـــ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية ـ

أقول أنا لا أسيغ موقف بونجي من النفس لأنني أرى أن النفس لا مادية، وعندي ثلاثة أدلة على ذلك، وهي ذات طابع ديكارتي. فأما الدليل الأول فيتعلق باختلاف طرق معرفتنا لأجسامنا ونفوسنا، وأما الشاني فيقوم على فكرة حرية الإرادة، وأما الثالث فيعتمد على فكرة الخلود التي تعتمد بدورها على فكرة أخلاقية وهي العدالة. نحن نعرف نفوسنا بطريقة مختلفة عن طريقة معرفة أجسامنا. نعرف أجسامنا عن طريق الحواس أو ملاحظات الآخرين، ونحو ذلك، ونعرف نفوسنا عن طريق الحواس أو ملاحظات الآخرين، ونحو ذلك، ونعرف نفوسنا عن طريق الاستبطان وإدراك حالاتنا الداخلية الواعية. زِدْ على والأحياء، وإذا كنا أجساماً فقط، ما تمتعنا بإرادة حرة. ولكن حرية الإرادة من الأمور المسلم بصحتها حتى في أصعب الظروف. وحرية الإرادة دليل على وجود النفس. وإذا كنا أجساماً تخضع للقوانين الطبيعية مثل قوانين الفيزياء والكيمياء والأحياء، وإذا كنا أجساماً فقط، ما تمتعنا بإرادة حرة. ولكن حرية الإرادة من والأحياء، وإذا كنا أجساماً فقط، ما تمتعنا بإرادة حرة. ولكن حرية الإرادة من والأحياء، وإذا كنا أجساماً فقط، ما تمتعنا بإرادة حرة. ولكن حرية الإرادة من والأمور المسلم بصحتها حتى في أصعب الظروف. وحرية الإرادة دليل على وجود النفس. وإذا كانت أجساما الخوانين الطبيعية، وتتأثر بالعوامل الطبيعية نوانها تبلى وتفنى. ومادامت الحياة تقوم في جانبها الأكبر على الصراع، أو على حد تعبير المتنبي:

وَالظَّلْمُ مِنْ شِيَمِ النَّفُوْسِ فَإِنْ تجد ذَا عِفَّةٍ فَلِمَلَّهُمِ لَا يظله مُ فإن العدالة تقتضي أن لا يفلت الظالم من العقاب. وهذا يستلزم القول بالخلود والاعتقاد في الآخرة، والإيهان بيوم توضع فيه الموازين القسط وتُرَدُّ فيه المظالم. ومعنى هذا أنه بعد فناء البدن تبقى النفس التي ترجع إلى خالقها.

وأنت تلحظ أنني لم ألجأ إلى أدلة نقلية أعتقد في صحتها وتقرر وجود النفس، وإنها لجأت إلى أدلة عقلية لأن السياق يقتضى ذلك. والرأي الذي أذهب إليه ينكره بونجي أشد الإنكار، ويرى أنه أساس الثنائية، وأنه لا يمكن الدفاع عنه علميًّا وفلسفيًّا، وأنه لا يأخذ دراسات المخ مأخذ الجد. والرد عندي أن التمسك بأن النفس لا مادية، وأنها تبقى بعد فناء الجسم لا يمنعني من الاستفادة من نتائج العلم المتعلقة بدراسة المخ، والتي تلقي أضواء شارحة على فهم العقل والعمليات العلم المتعلية.

ــــــ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة ـ



# هوامش الفصل السابع

- (1) Mario Bunge, Between Two Worlds: Memoirs of a Philosopher-Scientist, London: Springer, 2016, p.1.
- (2) Michael R. Matthews, "Mario Bunge, Systematic Philosophy and Science Education: An Introduction," Science & Eduction, 21, 2012, p. 1394.
- (3) Michael R. Matthews, "Mario Bunge: Physicist and Philosopher, Science & Eduction, 12, 2003, p.434.
- Mario Bunge, "A Critical Examination of the New Sociology of Science, Part 1." Philosophy of the Social Sciences 21(4), 1991, p. 524.
- (5) Mario Bunge, 1944. "A New Representation of Types of Nuclear Forces," *Physical Review*, 1944, 65: 249; "Neutron-Proton Scattering at 8.8 and 13 MeV," *Nature* 156, 1945: 301. "Strife about Complementarity," *British Journal for the Philosophy of Science* 6 (1-12), 1955: 141-154; "A Survey of the Interpretations of Quantum Mechanics," *American Journal of Physics* 24, 1956: 272-286.
- (6) Science & Education, 2003, and 2013 انظر مثلاً مجلة (6)
- (7) Mario Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, Boston Studies in the Philosophy of Science, vol. 287. Dodrecht: Springer, 2010, p.39.

(8) Ibid., p.20.

- (9) W.V.O. Quine, The Time of My Life: An Autobiography, Bradford books, Cambridge MA., 1985, p.226.
- (10) Mario Bunge, Between Two Worlds: Memoirs of a Philosopher-Scientist, p.408.

(11) Ibid., p.405.

(12) Mario Bunge, "Counter-Enlightenment in Contemporary Social Studies," in P. Kurtz & T. J. Madigan (eds.), Challenges to the

ــ الفصل السابع: ماريو بونجي في الفلــفة العلمية والمادية النسقية ــــــ

Enlightenment: In Defense of Reason and Science, Prometheus Books, Buffalo, NY, 1994, p.40.

(13) Mario Bunge, " A Critical Examination of the New Sociology of Science: Part 1," *Philosophy of the Social Sciences* 21(4), 1991, p.525.

(14) Mario Bunge, " A Critical Examination of the New Sociology of Science: Part 2," *Philosophy of the Social Sciences* 22 (1), 1992, p. 56.

 (15) Mario Bunge, "Counter-Enlightenment in Contemporary Social Studies," in P. Kurtz & T. J. Madigan (eds.), Challenges to the Enlightenment: In Defense of Reason and Science, 1994, p.35.

(16) Ibid., p.35.

(17) Michael R. Mahner, (ed.), Scientific Realism : Selected Essays of Mario Bunge, Prometheus Books, Amherst, NY, 2001, p.184.

(18) Ibid., p.209.

- (19) Mario Bunge, "In Praise of Intolerance to Charlatanism in Academia," in P. R. Gross, N. Levitt & M.W. Lewis (eds.), *The Flight from Science and Reason*, New York Academy of Sciences, New York, p.101.
- (20) Mario Bunge, "Counter-Enlightenment in Contemporary Social Studies,' in P. Kurtz & T. J. Madigan (eds.), Challenges to the Enlightenment: In Defense of Reason and Science, 1994, pp.31-32.
- (21) Mario Bunge, Between Two Worlds: Memoirs of a Philosopher-Scientist, , p.405.
- (22) Mario Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p.23.
- Mario Bunge, Evaluating Philosophies. Boston Studies in the Philosophy of Science, vol. 295, Dodrecht: Springer, 2012, p.4.

(24) Ibid., p.182.

- (25) Mario Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p.99.
- (26) Ibid., pp. 261-262.

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة

(27) Karl Popper and John C. Eccles. 1983. The Self and Its Brain: An Argument for Interactionism, London and New York: Routledge, p. 39.

> ترجم د. عادل مصطفي القسم الذي كتب بوبر في هذا الكتباب بعنوان النفس ودماغها، القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع.

(28) Ibid., pp.38-39.

315

(29) Mario Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p.17.

وفي الخلاف بين بوبر وبونجي حول الثنائية والمادية بخصوص العقـل، انظر:

Miguel A. Quintanilla, 1982. "Materialist founaditions of Critical Rationalism," in Agessi, Joseph and Robert S. Cohen (eds.) Scientific Philosophy Today: Essays in Honor of Mario Bunge, Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, pp. 225-237.

- (30) Bunge, Mario. 2012. Evaluating Philosophies, p.8.
- (31) Mario Bunge, Social Science under Debate: A Philosophical Perspective, University of Toronto Press, Toronto, 1998, p. 452.
- (32) Mario Bunge, Between Two Worlds: Memoirs of a Philosopher-Scientist, p.406.
- (33) Ibid., p.406.
- (34) K. R. Popper, Unended Quest: An Intellectual Autobiography, Fontana Books, London, 1976, p. 91.
- (35) Mario Bunge, Between Two Worlds: Memoirs of a Philosopher-Scientist, pp.407-408.
- (36) Ibid., p. 328.
- (37) Ibid., pp. 274-275.
- (38) Ibid., pp. 350-351.
- (39) Mario Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p. vii.
- (40) Ibid., p. xvii.

...... الفصل السابع ماريو بونجي في الفلسفة العلمية والمادية النسقية .....

(41) Ibid., p. vii.

(42) Ibid., p. vii.

(43) وفي مشكلات تعريف المادية وصورها، انظر

Charles T. Wolfe, 2016. Materialism: A Historico-Philosophical Introduction, New York: Springer, 2016, pp.1-15.

Tom Sorell, Scientism: Philosophy and the Infatuation with Science, London: Routledge, 1994, pp.1-3.

وصلاح إسماعيل: نظرية المعرفة المعاصرة، القاهرة الدار المصرية السعودية،2005، ص -187 188.

- (45) Mairo Bunge. Matter and Mind: a Philosophical Inquiry, p.131.
- (46) Ibid., xvii.

- (48) 48- Mairo Bunge. Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p. xi.
- (49) 49- Mario Bunge, Between Two Worlds: Memoirs of a Philosopher-Scientist, p. 406.

وفي الاستفادة من فلسفة بونجي في تطوير منهجية علمية عامة، انظر:

Adriaenssen and Johannessen, "Developing a General Scientific Methodology on Tenets from Mario Bunge's Philosophy," *Kybernetes*, Vol.45, No.4, 2016, pp. 622-636.

(50) 50- Alberto Cordero," Mario Bunge's Scientific Realism," Science & Eduction, 21,

(51) 2012:1419.

(52) 51- Mairo Bunge. Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p.149.

(53) 52- Ibid., p.227.

(54) صلاح إسهاعيل، فلسفة العقل، ص113–123. \_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_\_

- (55) Mairo Bunge. Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p.234.
- (56) Ibid., pp.171-172.
- (57) Ludwig Wittgenstein, Zettle, ed. G.E.M.Anscomb and G.H.von Wright, Oxford: Basil Blackwell, 1967, p. 105.
- (58) Mario Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p.180.
- (59) Robert K. Merton, The Sociology of Science, Chicago, II: University of Chicago Press, 1973.
- (60) Mairo Bunge. Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p.242.
- (61) Ibid., p.246.
- (62) Ibid., pp.249-250.
- (63) Ibid., p.255.
- (64) Ibid., pp.253-254.
- (65) Ibid., pp.255-256.
- (66) Steven Pinker, The Blank Slate; The Modern Denial of Human Nature, NewYork: Penguin Books, 2002, p.255.
- (67) Mairo Bunge. Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p. 256.
- (68) Ibid., pp.259-260.
- (69) Ibid., p. 260.
- (70) Stebbing L.S. 1937/1958, Philosophy and the Physicists, Dover Publications, New York.
- (71) Mario Bunge, "Mach's Critique of Newtonian Mechanics," The American Journal of Physics 34, 585-596, Reproduced in J. Blackmore (ed.), Ernst Mach- A Deeper Look, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, 1992, pp.243-261.
- (72) Mario Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p. 245.
- (73) Alan Sokal A. (1996). "Transgressing the Boundaries: Toward a Transformative Hermeneutics of Quantum Gravity". Social Text, 1996, 46/47: 217-252; Alan Sokal, "A Physicist Experiments with Cultural Studies," Lingua Franca, 6,(4) May/June,1996:62:64; Alan Sokal and Jean Bricmont, Fashionable Nonsense: Postmodern Inteellectuals' Abuse of

Science, New York: Picador, 1998, p.x; Alan Sokal, Beyond the Hoax: Science, Philosophy and Culture, Oxford: Oxford University Press, 2010.

- (74) Mario Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p. 148.
- (75) Mario Bunge, "Engergy: Between Physics and Metaphysics," Science & Education 9 (5), 2000, p.461.
- (76) Mario Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p.11.
- (77) Ibid., p.4.
- (78) Ibid., pp.83-84.
- (79) Ibid., p.ix.
- (80) Ibid., p.155.
- (81) Ibid., p.227.

(28) انظر صلاح إسماعيل، فلسفة العقل: 107-112.

- (83) Mairo Bunge. Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, p. 227.
- (84) Peter Slezak, "Mario Bunge's Materialist Theory of Mind and Contemporary Cognitive Science," Science & Education, 21, 2012:1479.

(85) صلاح إسماعيل، فلسفة العقل: 73 - 74.

- (86) Mairo Bunge, Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, pp.vii-viii.
- (87) Ibid., pp. vii-viii.
- (88) Noam Chomsky, New Horizons in the Study of language and Mind, Cambridge: Cambridge University Press, 2000, p.84.
- (89) Peter Slezak, "Mario Bunge's Materialist Theory of Mind and Contemporary Cognitive Science," Science & Education, 21, 2012, p.1481.
- (90) Noam Chomsky, "The Mysteries of Nature: How Deeply Hidden?" The Journal of Philosophy, 106 (4), 2009, p. 189.
- (91) Mario Bunge, Between Two Worlds: Memoirs of a Philosopher-Scientist, p.328.

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة

#### Scanned by CamScanner

318



- 1- Addis, Mark (2006) Wittgenstein: A Guide for the Perplexed, London, New York, Continuum.
- 2- Adriaenssen, Daniel Joh and Joh-arild Johannessen. (2016) "Developing a General Scientific Methodology on Tenets from Mario Bunge's Philosophy," Kybernetes, Vol.45, No.4, 622-636.
- 3- Agessi, Joseph and Robert S. Cohen (eds.) (1982) Scientific Philosophy Today: Essays in Honor of Mario Bunge, Dordrecht: D.Reidel Publishing Company.
- 4- Almeder, Robert (1974) "Truth and Evidence," Philopophical Quarterly, 24,pp .365-368.
- 5- Almeder, Robert (1998) Harmless Naturalism, Chicago and Salle, Illinois: Open Court.
- 6- Alston, William (1989) Epistemic Justification, Ithaca and London: CornelUniversity Press.
- 7- Annis, David B. (1977) "Epistemic Foundationalism," Philosophical Studies, 31, No.5, pp.345-352.
- 8- Annis, David B. (1987) "Knowledge and Defeasibility," in G.S.Pappas and M.Swain (eds). Essays and Knowledge and Justification, pp.155-159.

9- Appiah, A. (1986) For Truth in Semantics, Blackwell.

- 10- Aristotle (1960) Metaphysica, translated by W.D. Ross, in The Works of Aristotle, Vol. VIII, Oxford: Clarendon Press, 1011 b 26-29.
- 11- Armstrong, D. M. (1973) Belief, Truth and Knowledge, Cambridge: Cambridge University Press.
- 12- Austin, J. L. (1970) Philosophical Papers, second edition, edited by J.O.Urmson and G.J.Warnock, Oxford: Clarendon Press.
- 13- Barrett, Robert B. and Gibson, Roger (eds.) (1993) Perspectives on Quine, Oxford and Cambridge: Blackwell.
- 14- Barrett, Robert B. and Gibson, Roger (eds.) (1993) Perspectives on Quine, Oxford and Cambridge: Blackwell.
- 15- Benacerrall, P. (1973) "Mathematicall Truth," The Journal of Philosophy, 70, pp.661-679.
- 16- Bergstrom, Lars and Dagfinn Føllesdal (1994) "Interview with Willard van Orman Quine in November 1993," *Theoria*, Vol. 60, No. 3, pp. 192-225.
- 17- Bird, Alexander (1998) Philosophy of Science, Mcgill Queen's University press.

ـ قائمة المصادر والمراجع ــــــ

- 18- Black, O. (1988) "Infinite Regresses of Justification," International Philosophical Quarterly, pp.421-437.
- 19- Blanshard, Brand (1939) The Nature of Thought, Vol. 2, London: Allen &Unwin.
- 20- Block, Ned, Owen Flanagan, and Guven Guzeldere (eds.) (1998) The Nature of Consciousness: Philosophical Debates, Cambridge, Massachusetts, third printing (first edition 1997).
- 21- Block, Ned (1998) "Consciousness," in Guttenplan, Samuel (ed.), A Companion to the Philosophy of Mind, pp. 210-219.
- 22- Bonjour, Laurence (1985). The Structure of Empirical Knowledge, Cambridge, MA: Harvard University Press.
- 23- Bradley, F.H. (1914) Essays on Truth and Reality, Oxford: Oxford University Press.
- 24- Brandom Robert B. (2000) (ed.), Rorty and His Critics, Oxford: Blackwell.
- 25- Bunge, Mario, (1944) "A New Representation of Types of Nuclear Forces," *Physical Review* 65: 249.
- 26- Bunge, Mario (1945) "Neutron-Proton Scattering at 8.8 and 13 MeV," Nature 156: 301.
- 27- Bunge, Mario (1955) "Strife about Complementarity," British Journal for the Philosophy of Science 6 (1-12): 141-154.
- 28- Bunge, Mario (1956) "A Survey of the Interpretations of Quantum Mechanics," American Journal of Physics 24: 272-286.

29- Bunge, Mario (1967) Foundations of Physics. Berlin: Springer.

- 30- Bunge, Mario (1991) "A Critical Examination of the New Sociology of Science, Part 1," Philosophy of the Social Sciences 21(4): 524-560.
- 31- Bunge, Mario (1966/1992) "Mach's Critique of Newtonian Mechanics," The American Journal of Physics 34, 585-596, Reproduced in

322

J. Blackmore (ed.), Ernst Mach- A Deeper Look, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, 1992, pp.243-261.

- 32- Bunge, Mario (1994) " A Critical Examination of the New Sociology of Science: Part 2," Philosophy of the Social Sciences, 22 (1), 1992, pp.46-76.
- 33- Bunge, Mario (1994) "Counter-Enlightenment in Contemporary Social Studies," in P. Kurtz & T.J.Madigan (eds.), Challenges to the Enlightenment: In Defense of Reason and Science, Prometheus Books, Buffalo, NY, pp. 25-42.
- 34- Bunge, Mario (1996) "In Praise of Intolerance to Charlatanism in Academia," in P. R. Gross, N. Levitt & M.W. Lewis (eds.), The Flight from Science and Reason, New York Academy of Sciences, New York, pp. 96-115.
- 35- Bunge, Mario (1998) Social Science under Debate: A Philosophical Perspective, Toronto: University of Toronto Press.
- 36- Bunge, Mario (2000) "Energy: Between Physics and Metaphysics," Science & Education 9 (5): 457-461.
- 37- Bunge, Mario (2003) Philosophical Dictionary, enlarged edition. Amherst: Prometheus Books.
- 38- Bunge, Mario (2010) Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, Boston Studies in the Philosophy of Science, vol. 287. Dodrecht: Springer.
- 39- Bunge, Mario (2012) Evaluating Philosophies. Boston Studies in the Philosophy of Science, vol. 295. Dodrecht: Springer.
- 40- Bunge, Mario (2014) "In Defense of Scientism," Free Inquiry 35(1): 24-28.
- 41- Bunge, Mario (2016) Between Two Worlds: Memoirs of a Philosopher-Scientist, London: Springer.
- 42- Bunge, Mario (2017) Doing Science: In the Light of Philosophy, New Jersey: World Scientific.

ـ قائمة المصادر والمراجع ــ

43- Casullo, A. (1988) "Necessity, Certainty, and the a Priori," Candian Journal of Philosophy, 18, pp. 43-66.

P.

- 44- Chalmers, David J. (1997) The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory. New York, Oxford: Oxford University Press.
- 45- Churchland, Patrica S. (1983) "Consciousness: The Transmutation of a Concept," Pacific Philosophical Quarterly, 64, pp. 80-95.
- 46- Chisholm, Roderick (1957) Perceiving: A Philosophical Study, Ithaca, New Yourk: Cornell University Press.
- 47- Chisholm, Roderick (1966) Theory of Knowledge, 1st ed. Englewood Cliffs, N. J.: Prentice Hall, Inc.
- 48- Chisholm, Roderick (1977) Theory of Knowledge, 2<sup>nd</sup> ed., Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice Hall, Inc.
- 49- Chisholm, Roderick (1989) Theory of Knowledge, 3d ed. Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice Hall, Inc.
- 50- Chisholm, Roderick (1990) "The Nature of Epistemic Principles," Nous, Vol. 24, pp. 209-216.
- 51- Chomsky, N. (1980) Rules and Representatives, New York: Columbia University Press.
- 52- Chomsky, N. (2000) New Horizons in the Study of language and Mind, Cambridge: Cambridge University Press.
- 53- Chomsky, N. (2009) "The Mysteries of Nature: How Deeply Hidden?," The Journal of Philosophy, 106 (4), 167-200.
- 54- Cordero, Alberto (2012) Mario Bunge's Scientific Realism," Science & Eduction, 21: 1419-1435.
- 55- Dancy, Jonathan (1985) An Introduction to Contemporary Epistemology, Oxford: Basil Blackwell.
- 56- Davidson, Donald (1984) Inquiries into Truth and Interpretation, Oxford: Clarendon Press.

\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

324

57- Davidson, Donald (1990) "The Structure and Content of Truth," The Journal of Philosophy, 87 (6): 279-328.

- 58- Davidson, Donald (1993) "A Coherence Theory of Truth and Knowledge," in Ernest Lepore (ed.), Truth and Interpretation, Oxford and Cambredge: Blackwell, pp.307-319.
- 59- Davidson, Donald (1993) "Reply to Richard Schantz," in Reflecting Davidson: Donald Davidson Responding to an International Forum of Philosophers, edited by Ralf Stoecker, Berlin, New York: de Gruyter, pp. 36-39.
- 60- Davidson, Donald (2000) "Truth Rehabilitated," in Robert B. Brandom (ed.), Rorty and His Critics, Oxford: Blackwell, pp. 65-74.
- 61- Davidson, Donald (2001) Subjective, Intersubjective, Objective, Oxford: Clarendon Press.
- 62- Delfgaauw, B. (1969) Twentieth Century Philosophy, translated into English by N. D. Smith, Dublin: Gill and Macmillan.
- 63- Dennett, Daniel (1991) Consciousness Explained, Boston: Little, Brown and Company.
- 64- Devitt, M. (1983) "Dummett's Anti-Realism," Journal of Philosophy, Vol. Lxxx, No.2, pp. 73-99.
- 65- Devitt, M. (1984) Realism and Truth, Princeton: Princeton University Press.
- 66- D'Oro, Giuseppina and Soren Overgaard (eds.) (2017) The Campbridge Companion to Philosophical Methodology, Cambridge University Press.
- 67- D'Oro, Giuseppina and Soren Overgaard (eds.) (2017) "Introduction" in *The Campbridge Companion to Philosophical Methodology*, Cambridge University Press, pp.1-9.
- 68- Dretske, Fred (1978) "Conclusive Reasons," in George S. Pappas and Marshall Swain (eds.), Essays on Knowledge and Justification, pp.55-56.

ـ قائمة المصادر والمراجع ــــ

- 69- Dretske, Fred (1981) Knowledge and the Flow of Information, Oxford: Basil Blackwell.
- 70- Dreyfus, Hubert, (1972) What Computers Can't Do, New York: Harper & Row.
- 71- Dreyfus, Hubert (1992) What Computers Still Can't Do, Massachusetts: MIT Press.
- 72- Dummett, M. (1975) "What is a Theory of Meaning? ", in S. Guttenplan (ed.), Mind and Language, Oxford:Oxford University press
- 73- Dummett, M. (1976) "What is a Theory of Meaning? (11)", in Truth and Meaning: Essay in Semantics, edited by Gareeth Evans and John McDowell, pp.67-137.
- 74- Dummett, M. (1978) Truth and Other Enigmas, London: Duckworth.
- 75- Ellenbogen, Sara (2003) Wittgenstein's Account of Truth, NY: State University Press.
- 76- Engelmen, P. (1967) Letters from Ludwig Wittgenstein with a Memoir, ed.
   B. McGuinness, trans. L. Furtmuller, Oxford: Blackwell.
- 77- Faigenbaum, Gustavo (2001) Conversations with John Searle, Montevideo, Uruguay: Libros EnRed.
- 78- Fay, Jan (2014) The Nature of Scientific Thinking: On Interpretation, Explanation, and Understanding, Palgrave Macmillan.
- 79- Feldman, Richard (1999) "Methodological Naturalism in Epistemology," in John Greco and Ernest Sosa (eds.), The Blackwell Guide to Epistemology, pp. 170-186.
- 80- Feldman, Richard (1999) "Methodological Naturalism in Epistemology," in John Greco and Ernest Sosa (eds.), The Blackwell Guide to Epistemology, pp. 170-186.
- 81- Field, H. (1987) "The Deflationary Conception of Truth," in C. Wright and McDonald, eds., Facts, Science and Moraity, New York: Blackwell, pp. 55-117.

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصر ة \_

326

- 82- Flanagan, Owen (1991) The Science of the Mind, Second edition, Cambridge, Massachusetts: MIT Press.
- 83- Flanagan, Owen (1995) "Deconstructing Dreams: The Spandrels of Sleep," Journal of Philosophy, 92, 1, pp. 5-27.
- 84- Fodor, Jery (1980) "Searle on What only Brains Can Do," Behavioral and Brain Science, 3, pp. 431-432.
- 85- Foley, Richard (1996) "Naturalized Epistemology," in *The Encyclopedia of Philosophy*, Supplement, Editor-in-chief: Donald M. Borchert, New York: Macmillan Reference, USA, pp. 374-375.
- 86- Fotion, Nick (2000) John Searle, Princeton and Oxford: Princeton University Press.
- 87- Gettier, Edmund L. (1968) "Is Justified True Belief knowledge?," in Phillips A. Griffiths (ed.), *Knowledge and Belief.* pp.144-146.
- 88- Gibson, R.F (1987) "Quine on Naturalism and Epistemology," Erkenntnis, Vol. 27, pp. 57-78.
- 89- Glennan, Stuart (2006) "Explanation," in Sarka Sahotra and Jessica Pfeifer (eds.) The Philosophy of Science: An Encyclopedia, New York, London: Routledge, pp.275-287.
- 90- Glock, Hans-Johann (2008) What is Analytic Philosophy? Cambridge University Press.
- 91- Glock, Hans-Johann and John Hyman (eds.) (2017) A Companion to Wittgenstein, Wiley Blackwell.
- 92- Glock, Hans-Johann (2017) "Impure Conceptual Analysis" in Giuseppina D'Oro and Soren Overgaard (eds.) (2017) The Campbridge Companion to Philosophical Methodology, Cambridge University Press, pp.77-100.
- 93- Goldman Alvin I. (1978) "A Causal Theory of Knowing", in George S. Pappas and Marshall Swain (eds.), Essays on Knowledge and Justification, pp.41-60.

ـ قائمة المصادر والمراجع ـــــــ

327

- 94- Goldman, Alvin, I. (1979) "What is Justified Belief?," in Pappas, George (ed.), Justification and Knowledge, pp. 1-23.
- 95- Goldman, Alvin I. (1994) "Epistemic Folkway and Scientific Epistemology," in Kornblith, Hilary (ed.), Naturalizing Epistemology, pp. 291-315.
- 96- Goldman, Alvin, I. (1986) Epistemology and Cognition, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.
- 97- Goldman, Alvin, I. (1989) "Precis and Update of Epistemology and Cognition", in Clay, Marjorie and Lehrer, Keith (eds.), *Knowledge and Skepticism*, Boulder, San Francisco, London: Westview Press, pp. 69-87.
- 98- Goldman, Alvin, I. (1994) "Naturalistic Epistemology and Reliabilism", in Midwest Studies in Philosophy, Vol. xix, edited by Peter A. French, Theodore, E. Uehling, Jr, and Howard K. Wettstein, Notre Dame: University of Notre Dame Press, pp. 301-320.
- 99- Gonzalez, Wenceslao J. (1998) "P.F. Strawson's Moderate Empiricism: The Philosophical Basis of Approach in the Theory of Knowledge" In Hahn, Lewis Edwin (ed.), The Philosophy of P.F. Strawson, pp. 329-358.
- 100- Grayling, A. C. (1982) An Introduction to Philosophical Logic, Sussex: The Harverster Press.
- 101- Grayling, A. C. (1988) Wittgenstein, Oxford, New York: Oxford University Press.
- 102- Greco, John and Ernest Sosa (eds.) (1999) The Blackwell Guide to Epistemology, Blackwell.
- 103- Griffiths, A.Phillips (ed.) (1968) Knowledge and Belief, London: Oxford University Press.
- 104- Guttenplan, Samuel (ed.), (1998) A Companion to the Philosophy of Mind, Blackwell Publishers.

\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

- 105- Guttenplan, Samuel (1998) "Turing, Alan", in Guttenplan, Samuel (ed.), A Companion to the philosophy of Mind, pp. 594-596.
- 106- Haack, Susan (1978) Philosophy of Logics, Cambridge: Cambridge University Press.
- 107- Haack, Susan (1996) "Reply to Commentators", Philosophy and Phenomenological Research, Vol. LVI, No.3, pp.641-656.
- 108- Haack, Susan (1998) Evidence and Inquiry: Towards Reconstruction in Epistemology, Oxford, UK & Cambridge, USA: Blackwell.
- 109- Hahn, L.E. and Schilpp (eds.) (1988) The Philosophy of W.V. Quine, Illinois: Open Court, 3<sup>rd</sup> printing (1<sup>st</sup> printing 1986).
- 110- Hahn, Lewis, Edwin (ed.) (1998) The Philosophy of P.F. Strawson, The Library of Living Philosophers, Vol. xxxi, Chicago and Lasalle, Open Court, 1<sup>st</sup> printing.
- 111- Hacker, P. M. S. (1996) Wittgenstein's Place in Twentieth Century Analytic Philosophy, Oxford: Blackwell.
- 112- Hacker, P. M. S. (1999) Wittgenstein, New York: Routledge.
- 113- Hacker, P. M. S. (2001) "Ludwig Wittgenstein (1889-1951)," in A.p. Martinch and David Sosa eds., A Compassion to Analytic Philosophy, Malden, Oxford: Blackwell, pp. 68-93.
- 114 Hacker, P. M. S. (2013) "The Linguistic Turn in Analytic Philosophy," in Michael Beaney (ed.), The Oxford Handbook of the History of Analytic Philosophy, Oxford: Oxford University Press, pp.926-947.
- 115- Harman, Gilbert (1970) "Induction," in Marshall Swain (ed.), Induction, Acceptance and Rational Belief, Dordrecht: Reidel, pp.3-99.
- 116- Harman, Gilbert (1986) Change in View: Principles of Reasoning. Cambridge, MA: MIT Press, 1986.
- 117- Heil, John, (1998) Philosophy of Mind, A Contemporary Introduction, London and New York: Routledge.

. قائمة المصادر والمراجع \_

Scanned by CamScanner

- 33()
- 118- Hempel Carl G. (1965) Aspects of Scientific Explanation and Other Essays in the Philosophy of Science.New York : The Freee Press.
- 119- Hempel Carl G. (1966) Philosophy of Natural Science, Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall.
- 120- Hempel (Carl G.) (2000) The Philosophy of Carl G. Hempel: Studies in Science, Explanation and Rationality, edited by James H.Fetzer, Oxford: Oxford University Press.
- 121- Hirstein, William, (2001) On Searle, Belmont, Calif .: Wadsworth.
- 122- Honderich, Ted (ed.) (1995) The Oxford Companion to Philosophy, Oxford, New York: Oxford University Press.
- 123- Hookway, Christopher and Donald Peterson (eds.) (1993) Philosophy and Cognitive Science, Cambridge University Press.
- 124- Johnson, L E. (1992) Focusing on Truth, London and New York: Routledge.
- 125- Kant, Immanuel (1781-1958). Critique of Pure Reason, translated by N.K.Smith, London: Macmillan.
- 126- Kanterian, Edward (2017) "Privacy and Private Language," in Hans-Johann Glock and John Hyman (eds.), A Companion to Wittgenstein, Wiley Blackwell, pp.445-464.
- 127- Katz, J. (1990) The Metaphysics of Meaning, Cambridge, Massachusetts: MIT Press.
- 128- Kenny, Anthony (1984) The Legacy of Wittgenstein, Oxford: Basil Blackwell.
- 129- Kenny, Anthony (1990) Metaphysics of Mind, Oxford: Clarendon Press.
- 130- Kenny, Anthony (1998) A Brief History of Western Philosophy, Oxford, Malden: Blackwell.
- 131- Kenny, Anthony (2000) Frege: An Introduction to the Founder of Modern Analytic Philosophy, Oxford: Blackwell.

\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

- 132- Kenny, Anthony (2006) Wittgenstein, Revised Edition, Malden, Oxford: Blackwell.
- 133- Kenny, Anthony (2007) A New History of Western Philosophy, vol. IV: Philosophy in The Modern World, Oxford: Clarendon Press.
- 134- Kim, Jaegwon (1988) "What is 'Naturalized Epistemology?," in Tamberlin, J. (ed.), Philosophical Perspectives, 2: Epistemology, Ridgeview Atascadero, CA, pp. 381-406.
- 135- Kim, Jaegwon (1993) "Internalism," Philosophical Quarterly, Vol.30, No.4, October, pp.303-316.
- 136- Kitcher, Philip (1983) The Nature of Mathematical Knowledge, Oxford: Oxford University Press.
- 137- Kornblith, Hilary (1980) "Beyond Foundationalism and the Coherence Theory," Journal of Philosophy, 77, pp. 597-612.
- 138- Koppelberg, Dirk (1993) "Why and How to Naturalize Epistemology," in Robert B.Barret and Roger F. Gibson (eds.), Perspective on Quine, pp. 200-211.
- 139- Kornblith, Hilary (1993) "Naturalized Epistemology," in Jonathan Dancy and Ernest Sosa (eds.), A Companion to Epistemology, pp. 297-300.
- 140- Kornblith, Hilary (ed.) (1994) Naturalizing Epistemology, 2<sup>nd</sup> ed., Cambridge, MA: MIT Press.
- 141- Kornblith, Hilary (1995) "Naturalistic Epistemology and Its Critics", *Philosophical Topics*, Vol. 23, No. 1, Spring 1995, pp. 237-255.
- 142- Kornblith, Hilary (1999) "In Defense of Naturalized Epistemology," in John Greco and Ernest Sosa (eds.), The Blackwell Guide to Epistemology, pp. 158-169.
- 143- Landesman, Charles (1999) An Introduction to Epistemology, Cambridge & Oxford: Blackwell Publishers.

331

- 144- Lazerowitz, M. (1970) 'A Note on "Metaphilosophy", Metaphilosophy 1, 91.
- 145- Lehrer, Keith (1974) Knowledge, Oxford: Clarendon Press.
- 146- Lehrer, Keith and Thomas Paxson (1978) "Knowledge: Undefeated Justified True Belief", in G. S. Pappas and M.Swain (eds.), Essays on Knowledge and Justification, pp.146-154.
- 147- Lehrer, Keith (1990) Theory of Knowledge, London: Routledge.
- 148- Lehrer, Keith (1993) "Coherentism," in Jonathan Dancy and Ernest Sosa (eds.), A Companion to Epistemology, pp.67-70.
- 149- Leonardi, Paolo and Marco Santambrogio (eds.) (1995) On Quine: New Essays, Cambridge University Press.
- 150- Levine, Joseph (1998) "On Leaving Out What It's Like," in Ned Block, Owen Flanagan, and Guven Guzeldere (eds.) The Nature of Consciousness : Philosophical Debates, pp.543-555.
- 151- Lewis, Clarence Irving (1950) Analysis of Knowledge and Valuation, second printing, La Salle, Illinois: Open Court Publishing Company.
- 152- Lormand, Eric (2000) "Consciousness", in Conscise Routledge Encyclopedia of Philosophy, London and New York, pp. 167-168.
- 153- Maffie, James (1990) "Recent Work on Naturalized Epistemology", American Philosophical Quarterly, Vol. 27, No. 4, October, pp. 281-293.
- 154- Maffie, James (1990) "Naturalism and the Normativity of Epistemology," Philosophical Studies, Vol. 59, pp. 333-
- 155- 349. Magee, B. (1978), Men of Ideas, New York: the Viking Press.
- 156- Mahner, M. (ed.). (2001) Scientific Realism: Selected Essays of Mario Bunge, Prometheus Books, Amherst, NY.

- 157- Martens David B. (1992) "Knowledge by Acquaintance/by Description", in A Companion to Epistemology, edited by Jonathan Dancy and Ernest Sosa, pp.237-240. Matthews, Michael R. (2003)
- 158- "Mario Bunge: Physicist and Philosopher," Science & Eduction, 12: 431-444.
- 159- Matthews, Michael R. (2012) "Mario Bunge, Systematic Philosophy and Science Education: An Introduction," Science & Eduction, 21: 1393- 1403.McDowell, J. (1977) "Truth Conditions,
- 160- Bivalence, and Verificationism", In Truth and Meaning: Essays in Semantics, edited by Gareeth Evans and John McDowell, Oxford: Clarendon Press.
- 161- McGinn, Colin (1998) The Character of Mind: An Introduction to the Philosophy of Mind, Second edition, Oxford University Press.
- 162- McGinn, Marie (1997) Wittgenstein and the Philosophical Investigations, London and New York: Routledge.
- 163- Meyers, R. and K. Stren (1973) "Knowledge without Paradox," Journal of Philosophy, 70, pp.147-160.
- 164- Moody, Todd C. (1993) Philosophy and Artificial Intelligence. Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice Hall.
- 165- Monk, R. (1996) Wittgenstein: The Duty of Genius, London: Jonathan Cape.
- 166- Morton, Adam (2002) Guide through the Theory of Knowledge 3<sup>rd</sup> ed, Oxford: Blackwell Publishers.
- 167- Moser, Paul (2002) The Oxford Handbook of Epistemology, Oxford: Oxford University Press.
- 168- Murphy, J.P. (1990) Pragmatism: From Peirce to Davidson, Boulder, San Francisco, Oxford: Westview Press.
- 169- Nagel, Thomas (1998) "What Is It Like to Be a Bat," in Ned Block, Owen Flanagan, and Guven Guzeldere (eds.) The Nature of Consciousness: Philosophical Debates, pp. 519-527.

قائمة المصادر والمراجع

Scanned by CamScanner

170- Nagel, Thomas (1986) The View From Nowhere, Oxford: Oxford University Press.

К.,

- 171- Neurath, Otto (1959) "Protocal Sentences," translated by George Schick in A. J. Ayer (ed.), Logical Positivism, Glencoe & Illinos: The Free Press.
- 172- Newton-Smith, W. H. (2001) "Explanation," in W. H. Newton-Smith (ed.) A Companion to Philosophy of Science, Malden, Oxford; Blackwell Publishers, pp.127-133.
- 173- O'Connor, D. J. (1975) The Correspondence Theory of Truth, London: Hutchinson, University library.
- 174- O'Connor, D.J. and Brian Car (1982) Introduction to Theory of Knowledge, The Harvard Press.
- 175- Paithorp, Charles (1965) "Knowledge as Justified True Belief," Review of Metaphysics, pp.25-47.
- 176- Pappes, George S. and Marshall Swain (1978) "Some Conclusive Reasons Against (Conclusive Reasons)," in George S.Pappes and Marshall Swain (eds), Essays of Knowledge and Justification, pp.61-66.
- 177- Pappas, George (ed.) (1979) Justification and Knowledge, Dordrecht: D. Reidel Publishing Company.
- 178- Passmore, John (1985) Recent Philosophers, La Salle, Illinois: Open Court.
- 179- Pinker, Steven (2002) The Blank Slate; The Modern Denial of Human Nature, New York: Penguin Books.
- 180- Plantinga, Alvin (1990) "Justification in the 20<sup>th</sup> Century," Philosophy and Phenomenological Research, Vol. L, Supplement, pp.45-71.
- 181- Plantinga, Alvin (1993) Warrant and Proper Function, Oxford and New York: Oxford University Press.

\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

- 182- Plato (1995) Theaetetus, translated with Notes by John McDowell, Oxford: Clarendon Press.
- 183- Pollock, John L. (1974) Knowledge and Justification, Princeton: Princeton University Press.
- 184- Pollock, John L. (1986) Contemporary Theories of Knowledge, Totowa & NJ: Rowman& Littlefield.
- 185- Popper, K.R. (1976) Unended Quest: An Intellectual Autobiography, Fontana Books, London.
- 186- Popper, Karl and John C. Eccles (1983) The Self and Its Brain: An Argument for Interactionism, London and New York: Routledge.
- 187- Post, J.F. (1980) "Infinite Regresses of Justification and of Explanation," *Philosophical Studies*, 38, pp.31-52.
- 188- Putnam, Hilary (1979) Mathematics, Matter and Method, Philosophical Papers, Vol.1, second edition, Cambridge: Cambridge University Press.
- 189- Putnam, Hilary (1989) Representation and Reality, Second edition, Cambridge, Massachusetts: MIT Press.
- 190- Putnam, Hilary (1993) Renewing Philosophy, Cambridge, and Massachusetts: Harvard University Press.
- 191- Putnam, Hilary (1998) "Putnam, Hilary," in Guttenplan, Samuel (ed.), A Companion to the Philosophy of Mind, pp. 507-513.
- 192- Quine, W.V. (1961) Mathematical Logic, revised edition, Cambridge: Harvard University Press.
- 193- Quine, W.V. (1963) From a Logical Point of View, 2<sup>nd</sup> ed., New York and Evanston: Harper Torch Books, (1<sup>st</sup> edition 1959).
- 194- Quine, W.V. (1964) Word and Object, Cambridge: Mass.: MIT Press, second printing, (first ed. 1960).
- 195- Quine, W.V. (1969) Ontological Relativity and Other Essays, New York and London: Columbia University Press.

- 196- Quine, W. V. (1970) The Philosophy of Logic, Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall.
- 197- Quine, W.V. (1975) "The Nature of Natural Knowledge," in Guttenplan, Samuel (ed.), Mind and Language, Oxford: Clarendon Press, pp. 67-81.
- 198- Quine, W.V. (1975) "Reply to Davidson", in Words and Objections: Essays on the Work of W.V. Quine, edited by D. Davidson and J. Hintikka, Dordrech: D. Reidel Publishing Company.
- 199- Quine, W.V. (1981) Theories and Things, 2<sup>nd</sup> printing, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1982 (1<sup>st</sup> printing 1981).
- 200- Quine, W.V. (1985) The Time of My Life: An Autobiography, Bradford books, Cambridge MA.
- 201- Quine, W.V. (1987) "Indeterminacy of Translation Again," The Journal of Philosophy, Vol. LXXXIV, No.1, pp.5-10.
- 202- Quine, W.V. (1988). "Reply to White," in Hahn, L.E. and Schilpp (eds.), The Philosophy of W.V. Quine, pp. 663-665.
- 203- Quine, W.V. (1990) Pursuit of Truth, Cambridge, and Massachusetts: Harvard University Press, 1990.
  - 204- Quine, W.V. (1995) "Reactions," in Leonardi, Paolo and Santambrogio, Marco (eds.), On Quine: New Essays, pp. 347-361.
  - 205- Quine, W.V. (1995) "Naturalism; Or, Living within One's Means," Dialectia, Vol. 49, No. 2-4, 1995, pp. 251-261.
  - 206- Quine, W.V. (1998) From Stimulus to Science, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 2<sup>nd</sup> printing (1<sup>st</sup> edition 1995).
  - 207- Quintanilla, Miguel A. (1982) "Materialist founaditions of Critical Rationalism," in Agessi, Joseph and Robert S. Cohen (eds.) Scientific Philosophy Today: Essays in Honor of Mario

\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصم ة\_

Bunge, Dordrecht: D. Reidel Publishing Company, pp. 225-237.

- 208- Quinton, Anthony (1973) The Nature of Things, London: Routledge & Kegan Paul.
- 209- Ramberg, RT. (1989) Donald Davidson's Philosophy of Language, An Introduction, Oxford: Blackwell.
- 210- Ramsey, F. P. (1978) Foundations: Essays in Philosophy, Logic, Mathematics and Economics, edited by P.H. Mellor, London: Routledge and Kegan Paul.
- 211- Ramsey, F. P. (1990) Philosophical Papers, edited by D. H. Melior, Cambridge, New York: Cambridge University Press.
- 212- Rescher, Nicholas (1992) A System of Pragmatic Idealism. Vol. 1, Human Knowledge in Idealistic Perspective, Princeton: Princeton University Press.
- 213- Rey, Georges (1986) "What's Really going on in Searle's "Chinese Room," Philosophical Studies, 50, pp. 169-185.
- 214- Rey, Georges (1998) "A Question about consciousness," in Ned Block, Owen Flanagan, and Guven Guzeldere (ed.), The Nature of Consciousness: Philosophical Debates, pp. 461-482.
- 215- Rorty, Richard (1980) *Philosophy and the Mirror of Nature*. Princeton: Princeton University Press.
- 216- Rorty, Richard (1999) Truth and Progress: Philosophical Papers, Vol.3, Cambridge: Cambridge University Press.
- 217- Rorty, Richard (2006) "In Memoriam Donald Davidson (II)," International Journal of Philosophical Studies, Vol.14, (3), pp.317-319.
- 218- Russell, Bretrand (1921) The Problems of Philosophy, Oxford: Oxford University Press.
- 219- Russell, Bertrand (1929) Our knowledge of the External World, revised edition, London: Allen and Unwin.

220- Ryle, Gilbert (1970) The Concept of Mind, London; Penguin Books.

1990

- 221- Sahlkowski, S. (1995) "Semantic Realism," Review of Metaphysics, 48, pp. 511:538.
- 222- Salmon, Wesley C. (1993) "Scientific Explanation and the Causal Structure of the World," in David – Hillel Ruben (ed.), *Explanation*, Oxford: Oxford University Press.
- 223- Salmon, Wesley C. (1999) "Scientific Explanation," in Merrilee H. Salmon (et al.), Introduction to the Philosophy of Science, Indianpolis / cambridge: Hackett Publishing Company.
- 224- Salmon, Wesley C. (2006) Four Decades of Scientific Explanation, University of Pittsburgh Press.
- 225- Schantz, Richard (1993) "Davidson on Truth," in Ralf Stoecker (ed.), Reflecting Davidson: Donald Davidson Responding to an International Forum of Philosophers, Berlin, New York: de Gruyter, pp. 25-35.
- 226- Schroeder, Severin (2001) "Private Language and Private Experience", in Hans – Johann Glock ed. Wittgenstein: A Critical Reader, Malden, Oxford: Blackwell, pp. 174-198.
- 227- Seager, William (1999) Theories of Consciousness: An Introductrion and Assessment, London and New York: Routledge
- 228- Searle, John R. (1970) Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language, Cambridge: Cambridge University Press.
- 229- ..... (1980) "Minds, Brains, and Programs", Behavioral and Brain Sciences, Vol. 3, 1980, pp. 417-424.
- 230- ...... (1997) The Mystery of Consciousness, first edition, New York: A New York Review of Books.
- 232- ...... (1980) "Minds, Brains, and Programs," Behavioral and Brain Sciences, Vol. 3, pp. 417-424.

| 2    |                                                                                                                                                                                                                                    |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 233- | (1982) "The Myth of the Computer," The New York Review of                                                                                                                                                                          |
|      | Books, April 29, pp. 3-6.                                                                                                                                                                                                          |
| 234- |                                                                                                                                                                                                                                    |
| 235- | Science," Behavioral and Brain Sciences, 13, 4, pp. 585-595.                                                                                                                                                                       |
| 236- | (1993) "The Problem of Consciousness," Consciousness and Cognition, Vol. 2, No. 4, Dec., pp. 310-319.                                                                                                                              |
| 237- | the Free Press.                                                                                                                                                                                                                    |
| 238- | (1995) "Consciousness, the Brain and the Connection<br>Principle: A Reply," Philosophy and Phenomenological<br>Research, Vol. LX, No. 1, March, pp. 217-232.                                                                       |
| 239- | (1996) "Contemporary Philosophy in the United States," in<br>Nicholas Bunnin and E.P.Tsui – James (eds.), The Blackwell<br>Companion to Philosophy, Oxford: Blackwell, pp.1-24.                                                    |
| 240- |                                                                                                                                                                                                                                    |
| 241- | (1998). "Intentionality," in Guttenplan, Samuel (ed.), A<br>Companion to the Philosophy of Mind, pp. 379-386.                                                                                                                      |
| 242- | (1997) Minds, Brains and Science, Cambridge, Massachusetts:<br>Harvard University Press, Eleventh printing (first edition<br>1984).                                                                                                |
| 243- |                                                                                                                                                                                                                                    |
| 244- | (1998) "Truth: A Reconsideration of Stawson's Views," in<br>Lewis Edwin Hahn (ed.), The Philosophy of P.F. Strawson,<br>(The Library of Living Philosophers, Vol. XXVI), Chicago<br>and Lasalle, Illinois: Open Court, pp.395-400. |
|      | قائمة المصادر والمراجع                                                                                                                                                                                                             |
|      |                                                                                                                                                                                                                                    |



Ì

33

- 245- ...... (2000) "Consciousness," Annual Rev. Neurosci., 23, pp. 557-578.
- 247- Shoemaker, Sydney (1998) "Introspection," in Guttenplan, Samuel (ed.), A Companion to the Philosophy of Mind, pp. 395-400.
- 248- Slezak, Peter (2012a.) "Mario Bunge: Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, Book review," Science & Education, 21: 1213-1221.
- 249- Slezak, Peter (2012a.) "Mario Bunge: Matter and Mind: A Philosophical Inquiry, Book review," Science & Education, 21: 1213-1221.
- 250- Slezak, Peter (2012b.) "Mario Bunge's Materialist Theory of Mind and Contemporary Cognitive Science," Science & Education, 21:1475-1484.
- 251- Smith, Barry (2003) "John Searle: From Speech Acts to Social Reality," in Barry Smith (ed.), John Searle, Cambridge: Cambridge University Press.
- 252- Sokal, Alan (1996) "Transgressing the Boundaries: Toward a Transformative Hermeneutics of Quantum Gravity," Social Text. 46/47: 217-252.
- 253- Sokal, Alan (1996) "A Physicist Experiments with Cultural Studies," *Lingua Franca*, 6 (4), May/June: 62–64.
- 254- Sokal Alan and Jean Bricmont. (1998) Fashionable Nonsense: Postmodern Intellectuals' Abuse of Science, New York: Picador.
- 255- Sokal Alan (2010) Beyond the Hoax: Science, Philosophy and Culture, Oxford: Oxford University Press.
- 256- Sorell, Tom (1994) Scientism: Philosophy and the Infatuation with Science, London: Routledge.

\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة.

- 257- Sosa, Ernest (1991) Knowledge in Perspective, Cambridge University Press.
- 258- Sosa, Ernest and Jaegwon (eds.) (2000) Epistemology: An Anthology, first edition, Malden& Oxford: Blackwell Publishers.
- 259- Sosa, Ernest (2003) Epistemic Justification: Internalism Vs. Externalism, Foundations Vs. Virtues, Oxford: Blackwell Publishers.
- 260- Stebbing L.S. (1937/1958) Philosophy and the Physicists, Dover Publications, New York.
- 261- Steup, Matthias (1996) An Introduction to Contemporary Epistemology, New Jersey: Prentice Hall.
- 262- Stich, Stephen (1993) "Naturalizing Epistemology: Quine, Simon and the Prospects for Pragmatism," in Hookway, Christopher and Peterson, Donald (eds.), Philosophy and Cognitive Science, pp. 1-17.
- 263- Strawson, P.F. (1992) Analysis and Metaphysics: An Introduction to Philosophy, Oxford University Press.
- 264- Strawson, P.F. (1995) "Two Conceptions of Philosophy," in Barrett, Robert and Gibson, Roger (eds.), Perspectives on Quine, pp. 310-318.
- 265- Strawson, P.F. (1998) "Intellectual Autobiography," in Hahn, Lewis Edwin (ed.), The Philosophy of P.F. Strawson, pp. 3-21.
- 266- Strawson, P.F. (1998) "Reply to John Searle," in Lewis Edwin Hahn (ed.), The Philosophy of P.F. Strawson, pp.402-404.
- 267- Swain, Marshall (1978) "Epistemic Defeasibility," in G.S.Pappas and M. Swain (eds.), Essays on Knowledge and Jusification, pp.160-183.
- 268- Tarski, A. (1949) "The Semantic Conception of Truth and the foundations of Semantics," in H. Feigl and W. Sellars (eds.) *Readings in Philosophical Analysis*, New York, Appleton-Century-Crofts.

\_ قائمة المصادر والمراجع \_\_\_\_

- 269- Tarski, A. (1983) Logic, Semantic, Metamathematics, translated by J.H. Woodger, second edition, edited and introduced by John Corcoran, Hackett Publishing Company.
- 270- Thalberg, Iirving (1969) "In Defence of Justified true Belief," Journal of Philosophy, 66, pp.794-803.
- 271- Tomberlin, James E. (ed) (1999) Philosophical Perspectives, 13, Epistemology, Cambridge MA & Oxford UK: Blackwell Publisher.
- 272- Triplett, Timm (1990) "Recent Work on Foundationalism," American Philosophical Quarterly, Vol.27, No.2, pp.93-116.
- 273- Trigg, Roger (1999) Rationality and Science, Oxford, UK and Cambridge, USA: Blackwell.
- 274- Unger, Perer (1971) "A Defense of Scepticism," *Philosophical Review*, 80, pp .198-219.
- 275- van Fraassen, Bas C. (1977) "The Pragmatics of Explanation", American Philosophical Quarterly 14, pp. 143- 150.
- 276- van Fraassen, Bas C. (1980) <u>The Scientific Image</u>, Oxford University Press.
- 277- van Fraassen, Bas C, (1995) "Against Naturalized Epistemology," in Leonardi, Paolo and Santambrogio, Marco (eds.), On Quine: New Essays, pp. 68-88.
- 278- Von Wright, G. H. (1955) "Ludwig Wittgenstein: A Biographical Sketch," Philosophical Review, 64: 527-45.
- 279- Weber, Erik and Jeroen van Bouwel, leen De Vreese (2013) Scientific Explanation, New York, London: Springer.
- 280- White, Alan R. (1982). The Nature of Knowledge, Totowa, New Jersey: Rowman Littlefield.
- 281- Willams, Michael (1977) Groundless Belief, Haven: Yale University Press.

Scanned by CamScanner

| 343         |                                                                                                                                                                                                  |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 282-        | <ul> <li>Willams, Michael (1992) "Death of Epistemology," in Jonathan Dancy<br/>and Ernest Sosa (eds.), ACompanion to Epistemeology,<br/>Oxford &amp; Cambridge: Blackwell, pp.88-91.</li> </ul> |
| 283-        | Williamson, T. (2007) The Philosophy of Philosophy, Oxford: Blackwell.                                                                                                                           |
| 284-        | Wilkes, Kathleen (1984) "Is Consciousness Important?," British Journal<br>of Philosophy of Science, 35, pp. 223-243.                                                                             |
| 285-        | Wittgenstein, Ludwig, (1969) The Blue and Brown Books, 2 <sup>nd</sup> edition,<br>Oxford: Blackwell.                                                                                            |
| 286-        | (1980) Culture and Value, ed. G. H. von Wright, trans. Peter Winch, Oxford: Blackwell.                                                                                                           |
| 287-        | (1982) Last Writings on the Philosophy of Psychology, vol. I,<br>ed. G.H. von Wright and H. Nyman, trans. C. Luckhardt and<br>M. Aue, Oxford: Blackwell.                                         |
| 288-        | (1993) Last Writings on the Philosophy of Psychology, vol. II,<br>eds. G.H. von Wright and H. Nyman, trans. C. Luckhardt and<br>M. Aue, Oxford: Blackwell.                                       |
| <b>289-</b> | (1979) Notebooks 1914-1916, 2 <sup>nd</sup> edition eds. G. H. von<br>Wright and G. E. M. Anscombe, trans. G. E. M. Anscombe,<br>Oxford: Blackwell.                                              |
| 290-        | (1974) Philosophical Grammar, ed. R. Rhees, trans. A. Kenny,<br>Oxford: Blackwell.                                                                                                               |
| 291-        |                                                                                                                                                                                                  |
| 292-        | (1971) Tractatus Logico-Philosophicus, trans. D. Pears and B. Mc-Guinness, 2 <sup>nd</sup> edition, London: Routledge.                                                                           |
| 293-        |                                                                                                                                                                                                  |
| 294-        |                                                                                                                                                                                                  |
|             | قائمة المصادر والمراجع                                                                                                                                                                           |

Scanned by CamScanner

- 295- Wolfe, Charles T. (2016) Materialism: A Historico-Philosophical Introduction, New York: Springer.
- 296- Woodward, Jim (2002) "Explanation," in Peter Machamer and Michael Silberstein (eds.), The Blackwell Guide to the Philosophy of Science, Malden and Oxford: Blackwell Publishers, pp.37-54.
- 297- Wright, C. (1981) "Critical Study: Dummett and Revisionism," Philosophical Quarterly, Vol. 31, No.122, pp.47-67.

**مراجع بالعربية** 1- د. زكي نجيب محمود، بذور وجذور، الطبعة الأولى، القاهرة: دار الشروق، 1990. 2- سيرل، جون، العقل واللغة والمجتمع: الفلسفة فى العالم الواقعي، ترجة وتقديم د. صلاح إسياعيل، القاهرة: المركز القومي للترجة، 1101.

- 3- د. صلاح إسماعيل، التحليل اللغوي عند مدرسة أكسفورد، بيروت: دار التنوير للطباعة والنشر، 1993.
- 4- د. صلاح إسماعيل، "فلسفة العقل عند فتجنشتين"، مجلة كلية الأداب، جامعة القاهرة،
   1996، عدد 4، 1996، ص 39-99.
- 5- د. صلاح إسباعيل، نظرية المعرفة المعاصرة، الطبعة الأولى، القـاهرة: الـدار المـصرية السعودية، 2005.
- 6- د. صلاح إسماعيل، فلسفة العقل: دراسة في فلسفة جون سيرل، القاهرة: دار قباء الحديثة، 2007.

7- د. عزمي إسلام، لودفيج ڤتجنشتين، القاهرة: دار المعارف، 1976.
 8- د. عزمي إسلام، مفهوم التفسير في العلم من زاوية منطقية، حوليات كلية الآداب، جامعة الكويت، 1983.

#### معاجد وموسوعات عربية

- 1 مجمع اللغة العربية (بالقاهرة)، المعجم الفلسفي، الهيئة العامة لـشئون المطابع الأميرية، القاهرة، 1983.
- 2 محمد عزيز الحبابي، المعين في محطلحات الفلسفة والعلوم الإنسانية، الجوء الأول،
   1977.

\_\_\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_\_\_\_

Scanned by CamScanner

and a

#### القواميس والموسوعات الفلسفية

- 1- Audi, Robert (General editor) (1999) The Cambridge Dictionary of Philosophy, 2ed, Cambridge University Press.
- 2- Blackburn, Simon, (1996) Oxford Dictionary of Philosophy, Oxford and New York: Oxford University Press.
- 3- Borchert, Donald M. (editor in Chief) (1996) The Encyclopedia of Philosophy, Supplement, New York: Macmillan Reference ASU.
- 4- Bunge, Mario Augsto (2003) Philosophical Dictionary, Promethus Books.
- 5- Craig, Edward (General editor) (1998) Routledge Encyclopedia of Philosophy, London and New York: Routledge. 10- Volumes.
- 6- Flew, Antony (ed.) (1999) A Dictionary of Philosophy, St. Martin's Press.
- 7- Glock, Hans-Johann (1996) Wittgestein Dictionary, John Wiley & Sons.
- 8- Honderich, Ted (ed.) (1995) The Oxford Companion To Philosophy. Oxford and New York: Oxford University Press.
- 9- Lamarque, Peter V. and R.E. Asher (eds.) (1997) Concise Encyclopedia of Philosophy of Language, Pergamon.
- 10- Levy, David (2017) The Wittgenstein Dictionary, New York: Continuum Publishing Corporation.
- 11- Malmkjar, K. and Anderson, J. M. (eds.) (1997) The Linguistics Encyclopedia, London and New York: Routledge.

- 12- Martin, Robert (1998) The Philosopher's Dictionary, Second edition, Broadview Press.
- 13- Mautner, Thomas (1995) A Dictionary of Philosophy, Oxford: Blackwell Publisher.
- 14- Mautner, Thomas (ed.) (1997) Penguin Dictionary of Philosophy, London, UK: Penguin Book Ltd.
- 15- Runes Dagobert D (ed.) (2002) A Dictionary of Philosophy, Kensington Publishing Corporation.
- 16- Sahotra, Sarka and Jessica Pfeifer (eds.) (2006) The Philosophy of Science: An Encyclopedia, New York, London: Routledge.
- 17- Sutherland, Stuart (1995) Macmillan Dictionary of Psychology, second edition, London: the Macmillan Press.
- 18- Trask, R. L. (1999) A Dictionary of Grammatical Terms in linguistics, London and New York: Routledge.
- 19- Urmson, J.O.and Jonthan Ree (eds.) (1993) The Concise Encyclopedia of Western Philosophy and Philosophers, New edition, London and New York: Routledge.
- 20- Wilson, Robert A and Frank C.Keil (eds.) (1999) The MIT Encyclopedia of The Cognitive Sciences, Cambridge, Massachusetts & London, England: MIT Press.

اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصر تا ـ



# أ. د. صلاح إسماعيل أستاذ الفلسفة المعاصرة، جامعة القاهرة قدم إلى الفلسفة العاصرة، جامعة القاهرة قدم إلى الفلسفة العربية المعاصرة فرعين جديدين هما فلسفة اللغة وفلسفة العقل. الاهتهامات البحثية: فلسفة اللغة، والإبستمولوجيا، والمنطق وفلسفة العلم،

salah-philosophy@hotmail.com

#### الإنتاج العلمي

#### أولاً : الكتب

- 1 التحليل اللغوي عند مدرسة أكسفورد، بيروت: دار التنوير للطباعة والنشر، 1993.
- 2– فلسفة اللغة والمنطق: دراسة في فلسفة كواين، الطبعة الأولى، القاهرة: دار المعارف، 1995.
- 3- قضايا إشكالية في الفكر الإسلامي المعاصر (بالاشتراك)، القاهرة: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1997.

| 349 |   |
|-----|---|
|     | ł |

4- بناء المفاهيم: دراسة معرفية ونهاذج تطبيقية (بالاشتراك) في مجلدين، القاهرة: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1997. 5- الإبستمولوجيا الطبيعية، حوليات الأداب والعلوم الاجتهاعية، جامعة الكويت، 2001 - 2002. 6- نظرية المعرفة المعاصرة، القاهرة: الدار المصرية السعودية، 2005. 7- النظرية القسصدية في المعنسي عند جسرايس، حوليات الآداب والعلسوم الاجتماعية، جامعة الكويت، الحولية 25، الرسالة 2005،230 (أعيد نمشر. بعنوان نظرية المعنى في فلسفة بول جرايس، الطبعة الأولى، القاهرة، الـدار المصرية السعودية، 2005 والطبعة الثانية، القاهرة: دار قباء الحديثة، 2007). 8- نظرية جون سيرل في القصدية: دراسة في فلسفة العقل، حوليات الأداب والعلوم الاجتهاعية، جامعة الكويت، الحولية 27، الرسالة 262، 2007. 9- فلسفة العقل: دراسة في فلسفة جون سيرل، القاهرة: دار قباء الحديثة، .2007 10 – البراجماتية الجديدة: فلسفة ريتشارد رورتي، القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، 2013. الطبعة الثانية، نور نشر، ألمانيا، 2017. 11 - فلسفة اللغة، الطبعة الأولى، القاهرة: الدار المصرية اللبنانية، 17 20.

\_ المؤلف في سطور \_\_\_\_\_

#### ثانياً : من البحوث 1- مفهوم الصدق عند ديفيدسون، المجلة العربية للعلوم الإنسانية، جامعة الكويت، العدد السادس والخمسون، السنة الرابعة عشرة، صيف 1996، 2- فلسفة العقل عند قتجنشتين، مجلة كلية الآداب، جامعة القاهرة، المجلد 56، 2- فلسفة العقل عند قتجنشتين، مجلة كلية الآداب، جامعة القاهرة، المجلد 56، العدد 4، أكتوبر 1996، ص 39 – 99. 3- نظريات التسويغ المعرفي، المجلة العربية للعلوم الإنسانية، جامعة الكويت، العدد 60، السنة الثانية عشرة ـ شتاء 2000، ص 101 – 151. 4- جون سيرل ومشكلة الوعي، مجلة كلية الآداب، جامعة القاهرة، مجلد 60 عدد 4، أكتوبر 2000، ص 285 – 300. 5- ثلاثية سيرل: العقل واللغة والمجتمع، مقدمة ترجمة جون سيرل، العقل واللغة والمجتمع، ص11 – 10.

6- ڤتجنشتين: فيلسوف اللغة والعقل، مقدمة ترجمة هانس سلوجا، ڤتجنشتين، ص7- 38.

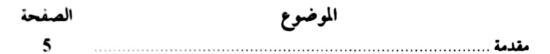
#### ثالثا : كتب مترجمة

\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

1 - جون سيرل، العقل واللغة والمجتمع: الفلسفة في العالم الواقعي، القاهرة: المركز القومي للترجة، 2011.
2 - هانس سلوجا، قتجنشتين، القاهرة: المركز القومي للترجة، 2014.
3 - جراهام بريست، المنطق: مقدمة موجزة، تحت الطبع، القاهرة.
4 - أنتوني جرايلينج، قتجنشتين: مقدمة موجزة، تحت الطبع، القاهرة.
5 - شارك في ترجة قاموس بلاكويل للفلسفة الغربية تأليف Nicholas Bunnin
6 - ماريو بونجي، المادة والعقل: بحث فلسفي، تحت الطبع، القاهرة: المركز القومي للترجة.
7 - بيتر هاكر، التحول اللفلسفة الغربية تأليف من القاهرة.
7 - بيتر هاكر، التحول اللغلسفة المسفي، تحت الطبع، القاهرة.
9 ماريو بونجي، المادة والعقل: بحث فلسفي، تحت الطبع، القاهرة.
10 ماريو بونجي، المادة والعقل: بحث فلسفي، تحت الطبع، القاهرة.
11 ماريو بونجي، المادة والعقل.

المحتويات





#### الفصل الأول

#### فتجنشتين في اللغة والعقل

| 23 | سيرة عبقرية                      | - 1 |
|----|----------------------------------|-----|
| 34 | فلسفة اللغة                      | -2  |
| 34 | 2-1 نظرية الصورة في المعنى       |     |
| 38 | 2-2 نظرية الاستعمال في المعنى    |     |
| 43 | فلسفة العقل                      | - 3 |
| 43 | 3 – 1 تصور ڤتجنشتين لفلسفة العقل |     |
| 45 | 3 - 2 حجة اللغة الخاصة           | •   |

#### الفصل الثانى

#### سيرل من اللغة إلى العقل والمجتمع

| 56 | غهيد        | -1 |
|----|-------------|----|
| 57 | سيرة فيلسوف | -2 |

\_\_\_ اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة \_

ł

¥

| الصفحة | الموضوع                           |
|--------|-----------------------------------|
| 63     | 3- سيرل في سياق الفلسفة التحليلية |
| 69     | 4- منهج سيرل                      |
| 75     | 5- فلسفة اللغة                    |
| 80     | 6- فلسفة العقل                    |
| 82     | 7- فلسفة المجتمع                  |

## الفصل الثالث سعرل ومشكلة الوعى

| 88  | 1- لغز الوعي                         |
|-----|--------------------------------------|
| 94  | 2- الاتجاهات الأساسية في دراسة الوعي |
| 100 | 3- تعريف الوعي                       |
| 104 | 4- أخطاء حول الوعي                   |
| 111 | 5- الوعي ظاهرة بيولوجية              |
| 116 | 6- بنية الوعي                        |

Scanned by CamScanner

الصفحة

#### الموضوع ا**لفصل الرابع**

مفهوم الصدق عند ديفيدسون

| 127 | مهيد                                                   | -1  |
|-----|--------------------------------------------------------|-----|
| 136 | الصدق والمعنى                                          | - 2 |
| 159 | هل ديفيدسون من أنصار النظرية التفريغية في الصدق؟       | - 3 |
| 164 | نقد ديفيدسون للآراء الإبستمولوجية والواقعية في الصدق . | -4  |
| 173 | تعقيب                                                  | - 5 |

#### الفصل الخامس

التفسير العلمى على ضوء فلسفة كارل همبل

| 180 | معنى التفسير                                      | - 1 |
|-----|---------------------------------------------------|-----|
| 182 | أنواع التفسير                                     | -2  |
| 188 | أسئلة التفسير العلمي                              |     |
| 189 | بنية التفسير العلمي                               |     |
|     | التفسيرات العلمية من حيث هي حجج منطقية: الاستقراء |     |
| 190 | والاستنباط                                        |     |
| 195 | نموذج التفسير العلمي                              | -6  |

### الفصل السادس

#### كواين والإبستمولوجيا الطبيعية

| 203 | 1 – مقدمة                                          |
|-----|----------------------------------------------------|
| 207 | 2- الاتجاهات الأساسية في الإبستمولوجيا الطبيعية    |
| 211 | 3- الإبستمولوجيا النظرية                           |
| 220 | 4- حجة كواين على الإبستمولوجيا المتطبعة            |
| 233 | 5- اعتراضات على حجة كواين، ورد كواين على نقاده     |
| 240 | 6- حجة جولدمان: الإبستمولوجيا الطبيعية ونزعة الثقة |
|     | اللغة والعقل والعلم في الفلسفة المعاصرة            |

| الصفحة | الموضوع                                |
|--------|----------------------------------------|
| 247    | 7- دفاع عن الإبستمولوجيا الطبيعية      |
| 252    | 8- المذهب الطبيعي الإبستمولوجي المعتدل |

#### الفصل الصابع

#### ماريو بونجي في الفلصفة العلمية والمادية النسقية

| 266 | 1- فيلسوف-عالم                     |
|-----|------------------------------------|
| 270 | 2- دفاع عن مشروع التنوير           |
| 280 | 3- إسهامات بونجي العلمية والفلسفية |
| 285 | 4- المادية النسقية                 |
| 290 | 5- التصور المادي للعقل             |
| 295 | 6- المعرفة: الحقيقية والزائفة      |
| 308 | 7- ملاحظات نقدية                   |
| 319 | قائمة المصادر والمراجع             |

ـ المحنوبات ـ



.

.

.

.

•

## قائمة الإصدارات



M. .

and the second second

**5**.\*

|           | r14 / 14 44            |                                                      |    |
|-----------|------------------------|------------------------------------------------------|----|
| سنة النشر | المؤلف / المترحم       | هنوان الكتاب                                         | ٢  |
| 2014      | بثينة الجلاصي          | النص والتأويل في الخطاب الأصولي (أليات القراءة       | ,  |
|           |                        | وسلطة التناصر)                                       |    |
| 2014      | حمادي ذويب             | سلطة الإجاع (الإشكاليات - النقد)                     | 2  |
| 2014      | أحمد فاروق             | فلسفة كارل بوبر السياسية(من الإستبعولوجيا إلى        | 3  |
|           |                        | الأيديولوجيا)                                        |    |
| 2014      | ت / حسن عبد الحميد     | نظرية الممرفة العلمية (الإبستيمولوجيا) روبير بلانشية | 4  |
| 2014      | بوبة مجاني             | الإسباحليون في بلاد المغرب (الفكر - المؤسسات -       | 5  |
|           |                        | العمران)                                             |    |
| 2014      | فبد المعيد الصغير      | إشكالية الخصوصية الثقافية لدي مفكري الغرب            | 6  |
|           |                        | الإسلامي                                             |    |
| 2014      | ابراهيم القادري بونشيش | المهمشون في تاريخ الغرب الإسلامي                     | 7  |
| 2014      | اشرف منصور             | المقل والوحي (منهج التأويل بين ابن رشد وبين بن       | 8  |
|           |                        | میمون و سبینوزا)                                     |    |
| 2014      | عمد مفتاح              | الحطاب الصوفي في الغرب الإسلامي مقاربات منهجية       | 9  |
| 2014      | عارف عليمي             | الاصول الفرعية للتشريع في المذهب المالكي             | 10 |
| 2014      | عادل مصطفى             | دلالة الشكل دراسة في الإستطيقا الشكلية               | 11 |
| 2014      | الحيادي المعافري       | كشف أسرار الباطنية وأسرار القرامطة                   | 12 |
| 2014      | معن زيادة              | شروحات السماع الطبيعي لإبن باجة الأندلسي             | 13 |
| 2014      | ت / خالد زیادہ         | جنة النساء والكافرين سفَّارة نامة (محمد جلبي)        | 14 |
| 2014      | تحقيق / معن زيادة      | الحركة من الطبيعة إلى مابعد الطبيعة دراسة في فلسفة   | 15 |
|           |                        | إبن باجة الأندلسي                                    |    |
| 2014      | تحقيق / أحمد العدوي    | تاريخ عمد علي وإبراهيم باشا (إسكندر يعقوب            | 16 |
|           |                        | أغاابكاريوس)                                         |    |
| 2014      | فريال حسن خليفة        | فكرة الإلوهية في فلسفة باركل                         | 17 |
| 2014      | كهال عبد اللطيف        | تجليات الثقاني في الربيع العربي                      | 18 |
| 2014      | أحمد هويدي             | نقد التوراة في الفكر اليهودي والمسيحي والإسلامي      | 19 |
| 2014      | ت / أحمد هويدي         | نقد العهد القديم (زالمار شازار)                      | 20 |
| 2014      | توبي لحسن              | الحجاج والمواطنة                                     | 21 |
| 2014      | أحد عبد الوهاب         | عطات دبلوماسية                                       | 22 |
| 2014      | صلاح نضل               | شفرات النص دراسة في سمولوجيا القص والقصيد            | 23 |
| 2014      | صلاح فضل               | التمثيل الجمالي للحياة                               | 24 |
| 2014      | صلاح فضل               | تحولات الشعرية العربية                               | 25 |
|           |                        |                                                      |    |

| 2014    | صلاح فضل             | قراءة الصبورة وصبور القراءة                           | 26  |
|---------|----------------------|-------------------------------------------------------|-----|
| 2.0.1.4 | هويبدا صالح          | نقد الخطاب المفارق في السرد النسوي بين النظرية        | 27  |
|         |                      | والتطبيق                                              |     |
| 2014    | نانسي إبراهيم        | التعالق النصي في الخطاب النقدي والإبداع الشعري        | 28  |
| 2014    | لبيبة خمار           | النص التفاعلي أليات السرد وسحر القراءة                | 29  |
| 2014    | سعيد يقطبن           | القراءة والتجربة حول التجريب في الخطاب الروائي        | 30  |
|         |                      | الجديد بالمغرب                                        |     |
| 2014    | بشرى قانت            | الحبروالحكاية التشكل الدلالي في الإمناع والمؤانسة لأن | 31  |
|         |                      | حيان التوحيدي                                         |     |
| 2014    | تبرمين البحطيطي      | مسجونة إحتياطي (رواية)                                | 32  |
| 2014    | صفاء النحار          | حسن الحتام (رواية)                                    | 33  |
| 2014    | عبداللة الفكي المشير | صاحب الفهم الجديد لللإسلام قراءة في المواقف           | 34  |
|         |                      | وتزوير التاريخ                                        |     |
| 2013    | محمد زفراف           | الأفعى والبحر (رواية)                                 | 35  |
| 2013    | محمد زفزاف           | أفواة واسعة (رواية)                                   | 36  |
| 2013    | محمد رفزاف           | قبور في الماء (رواية)                                 | 37  |
| 2013    | حمد زفزاف            | المرأة والوردة (رواية)                                | 3 8 |
| 2013    | محمد زفزاف           | بيضة الديك (رواية)                                    | 39  |
| 2013    | محمد زفزاف           | أرصفة وجدران (رواية)                                  | 40  |
| 2013    | عمد زفزاف            | الحي الحلفي (رواية)                                   | 41  |
| 2013    | محمد زفزاف           | عاولة عيش (رواية)                                     | 42  |
| 2013    | حسن عبد الحميد       | مستويات الخطاب المنهجي                                | 43  |
| 2013    | هويدا صالح           | صورة المثقف في الرواية الجديدة                        | 44  |
| 2013    | عادل مصطفى           | المغالطات المنطقية                                    | 45  |
| 2013    | عادل مصطفى           | الفن (كلايف بل)                                       | 46  |
| 2013    | عادل مصطفى           | الإورجانون الجديد (فرنسيس بيكون)                      | 47  |
| 2013    | أحمد محمود هويدي     | الصراع بين المتدينين والعلمانين في إسرائيل            | 48  |
| 2013    | عبد الملك أشهبون     | البداية والنهاية في الرواية العربية                   | 49  |
| 2013    | عبد الرحمن سالم      | التاريخ السياسي للمعتزلة                              | 50  |
| 2013    | اشرف منصور           | سبينوزا ونقد المعقل الخالص                            | 51  |
| 2013    | أحمد العدوي          | الصابثة منذ ظهور الإسلام حتى نهاية الخلافة العباسية   | 52  |
| 2013    | ت / هانِ حلمی        | الثورة في العالم العربي (تونس ومصر وبهاية عصر         | 53  |
| 2013    | ت / واتل بحري        | إحدى عشر دقيقة (باولو كويلو) - (رواية)                | 54  |
| 2013    | ت / على القاسمي      | الشيخ والبحر (أرنست هيمنجواي)                         | 55  |
| 2013    | ت / على القاسمي      | الوليمة المتنقلة (أرنست هيمنجواي)                     | 56  |
| 2013    | فريال حسن خليفة      | النقد ومستقبل الثقافة العربية                         | 57  |
| 2013    | لحضر بولطف           | الفقة والتاريخ في الغرب الإسلامي                      | 58  |
| 2013    | سعيد بنحادة          | الغرب الإسلامي مباحث في العلوم التجريبية              | 59  |
|         |                      |                                                       |     |

.

Scanned by CamScanner

.

.



🎀 أردت في هذا الكتاب أن أتعمّق داخل بعض الموضوعات التي تقع في صميم ثلاثة فروع فلسفيَّة متقاربة هي فلسفة اللغة، وفلسفة العقل، وفاسفة العلم. وهذه الموضوعات هي المعنى، والصدق، والوعي، والتفسير العلمي، والمعرفة العلمية. وستجد أن الخيط الرابط بين فصول الكتاب هو الدفاع عن الفلسفة المتأصّلة في العلم



