# بنهماكانى هەڭوەشاندنەوە

**ڀ.ي.د عبدالقادر حمهأمين محمد/ زانکۆي سلێماني/ کۆلێژي زمان/ بهشي کوردي** 

پێشەكى:

هه لوه شاندنه وه میتود شیکردنه وهی رهخنه یی نیه، یاساو پرهنسیپی روون و ئاشکرای نیه که دامه زرینه رانی هه لوه شاندنه وه به گشتی له سه ری کوّکبن، ئه مه ش وایکردووه که تاراده یه لیّلی و ناموّیی لای خویّنه ران دروست بیّت، تویّرثینه وه که ش تیوّری و پراکتیکییه و به سه ر سیّ به شدا دابه شبووه، به شی یه که میان بریتیه له:

١- مردنی نووسهر.
 ٢- جیاوازی و دواخستن.
 ٣- دمقاویزان.
 ٣- دمقاویزان.
 ١- دمقاویزان.
 ٢- زانستی زمان Grammatology.
 ٢- زیشانهو جیکهوت.
 ٣- بهشی سیهمیش پراکتیکی تیوّرهکهمان کردووه به سهر دمقی "چراو مهشقه لان".
 دواتریش خوّی له ئهنجامو سهرچاوهو پوخته کهیدا دهبینیّته وه.

بەشى يەكەم ۱- مردنى نووسەر Death of Author

رمخنه ماوهیهکی دوورو دریّژ له ههولّی پهیوهندیدا بووه لهگهڵ نووسهرو به سهرچاوهی شیکردنهوهی دهقی ئهدهبیی دادهنا له گوتاردا، خویّنهریش ههمیشه پیّشوازی لهمجوّره شیکردنهوهیه کردووهو زیاتریش جهختی له بایوّگرافی نووسهرو سهردهم و مهبهستی کردوّتهوهو بنهمای راقْهکردن بووه، ههتا "هیرش" رای وابووه که (ناتوانین قسه لهسهر راقْهیهکی رهها بکهین، ئهگهر گریمانهی نیهتی نووسهر نهبیّ بوّ حوکمدانی بهسهر راقْهکددا)<sup>(</sup>، دواتر ئهم روانگهیه ئاراستهیهکی تری وهرگرت تا گهیشته ئهو خالّهی که زمان روّلّی سهرهکییه نه (من) یاخود راناوی کهسی، له دوای بونیادگهریش زهنگی مردنی نووسهر لیّدراو ئه وراستیه روونکرایهوه، که خویّندنهوهی

عبدالله الغذامي، الخطيئة والتكفير، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء – المغرب، ط٦، ٢٠٠٦، ص٢٨.

گۆۋارى زانكۆس سليٽمانى . ژمارە (٤٠). ئايارى ٢٠١٣ . بەشى

کاره ئهدهبیهکان تهنها (نووسین)ه پهنهانهکانی دیاریدهکات و ماناو دهلالهته نهوتراوهکان دمردهخات، ههروهك "بارت" له سالی ۱۹٦۸ ئاماژهی به فکری مردنی نووسهر کرد)<sup>۲</sup> "The Death of Author".

لێرەوە مردنى نووسەر لەدايكبوونى خوێنەرى راگەياند ھەروەك دەڵێت (لەدايكبوونى خوێنەر مردنى نووسەرى بەدواوەيە)<sup>7</sup> واتە ھەردوو چەمكى "نووسەر" و "خوێنەر" جەختيان لەسەر "نووسين" دەكردەوە، كە درى ھەموو دەنگێكەو درى ھەموو خاڵێكە كە بە "ئەسڵ" دەستيێدەكات.

بەمجۆرە "بارت" مەركى نووسەرى راكەياندو "نووسين"يش بە دەقيّتى Textulity لەلايەن "بارت"ەوە ناوزەدكرا لەسەر ئەوەى كە (زمان قسە دەكات نەك نووسەر)<sup>٤</sup> ئەم بۆچوونەش بە گرنگترين وتارە رەخنەييەكانى سەدەى بيستەم دەژميّردرى كە بۆچوونى دواى بونيادگەرىيە، خويّنەريش ئەو رۆلەى پيدەبەخشرى و دەبيّتە سەرچاوەى بەرھەمهيّنان و چيتر "دال و مەدلول" بەسەر خۆيدا داناخرى و بەرەو كرانەوە دەچيّت، ھەربۆيەش ھەلوەشاندنەوە داواى مردنى نووسەريان كردو رايانگەياند كە كارى ئەدەبى پەيوەست نيە بە نووسەرەوەو "بارت"يش ئەوەى راگەياند كە (گيْرانەوەى دەق بۆ نووسەرو جيْگيربوونى ماناو مەدلولى كۆتايى بەماناى داخستنى نووسىنە)<sup>°</sup>.

پەيوەندى نێوان نووسەرو دەق وەك پەيوەندى نێوان باوك – كوپ وايه (نووسەر – دەق). (باوك – كوپ) دواتريش دەگۆپێت و دەسپێتەوە، زمان لەبرى نووسەر دەبێتە سەرچاوە، ھەر لەسەر دەستى "بارت" نووسەرو بايۆگرافى نووسەر دەچنە شوێن تيۆرێكى نوێ و دەق پێشوازى لێدەكات، دەسەلاتى خوێنەريش بەرەو گەشەكردن دەپوات، ئەو تيۆرە كلاسيكيەى نووسەر بەسەردەچێت و خوێنەر رووبەپرووى دەقێتى Textuality دەبێتەوە، واته ئەو دەقەيە كە توخم و رەگەزى جياواز ھەلدەگرێت، ئەم حالەتە رێگە خۆشكەر بوو بۆ كردەى ھەلوەشاندنەوە بەرەو گشت رەھەندەكانى ماناو دەلالەت، بۆيە (ئەو شوێنەى كە فرەيى تيا چرپێتەوە لە ھەر ساتێكى دەقدا ئەوە خوێنەرە نەك نووسەر)<sup>٦</sup> بەم شێوەيە ھەلوەشاندنەوە كۆتايى بە زەمەنى نووسەر ھێناو دەسەلاتى كۆنى نەما، كە لە سالى دەپكە نووسەر)<sup>٢</sup> بەم شێوەيە ھەلوەشاندەوە كۆتايى بە زەمەنى نووسەر ھيناو دەسەلاتى كۆنى نەما، كە لە سالى دەپكە نووسەر) دەم شيوەيە ھەلوەشاندە بە ئەتەرى گەرتەي، ئەمەش وادەكات كە خوينەر بەرھەمھۆنەرى دەقەيە دەپكە نووسەر) دەم سۆرەيە ھەلەرەشاندە يەر ئەي ئورسەرى گرتەيەم، ئەمەش وادەكات كە خوينەر دەقەيە دەپكەر دەرقەيە دەلەرە شۆيە دەسەلەت يەر ئەي ئەيەنەن يورسەرى ئوسەر ھۆنەر يە دەسەلاتى كۆنى دەمەر كە يەسالى

بەپێى دىدى "بارت" (دەق پەرەيەكى سپيەو پێش ئارەزووەكانى خوێنەر ھىچ شتێك نادركێنێ)<sup>°</sup> بەم پێيە خوێندنەوەكان لەسەر پرەنسىيپى ياريكردنە بە دالەكان، زياتر وەرگر رۆڵى سەرەكى دەبينى و سەردەمى ھەڵوەشاندنەوەش سەرەتاى ھەشتاكانى سەدەى بيستەم، ھاوتەريب بووە لەگەڵ تيۆرى وەرگرتن " Reception Theory" و گەشەسەندنى (١٩٨٤) كە خوێنەر داھێنەرێكى ھاوبەش بووە لە واتاو گرنگى بەھاكەى نەك خودى دەق.

هەنوەشاندنەوە باوەرى بە ديدى تێگەيشتنى خوێنەر ھەيە، واتە لە تێگەيشتنى خوێنەرھوە شيكردنەوە لەسەر دەق دەكات، بە جياوازى خوێنەرەكانيش ديدو بۆچوونەكان دەگۆردرێن، چونكە خوێندنەوە لەنێوان دەق و خوێنەردا حاڵەتێكى دياليكتيكى ھەيەو خودى دەقيش واتاو لێكدانەوەى جياواز لەخۆدەگرێت، كە (بە بەردەوام واتاى وشە دوادەخرێت دال – مەدلول – دال، واتە "دال" دەبێتە مەدلول، "مەدلول"يش دەبێتەوە بە دال، دواتر

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاطمة البريكي، مدخل الى الأدب التفاعلي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط١، ٢٠٠٦، ص١٦٦.

د ولان بارت، درس السيمولوجيا، ترجمة عبدالسلام بنعبد العالي، دار تويقال للنشر، المغرب، ط٢، ١٩٨٢، ص١٥٣.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ميجان رويلى (د) ،سعد البزعى (د)، دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط۲، ۲۰۰۰، ص١٥٣.

<sup>&</sup>lt;sup><</sup> محمد عزام، تحليل الخطاب الأدبي، على ضوء المناهج النقدية الحديثة، دراسة في نقد النقد، من منشورات اتحاد الكتاب العربي، دمشق، ٢٠٠٣، ص١٣٥.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> تيرى ايكلتن، مقدمة في نظرية الأدب، ترجمة ابراهيم جاسم العلى، مراجعة عاصم اسماعيل الياس، بغداد، ١٩٩٣، ص١٥٠.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> عبدالعزيز حمودة (د)، المرايا المحدبة من البنوية الى التفكيك، عالم المعرفة ٢٣٢، سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب/ الكويت، ١٩٩٨، ص٣٤٧.

ئەم "دال"ەش ھەلگرى مەدلولى نويدە جاريكى تر دەبيتەوە بە دال)<sup>^</sup> بۆيە دەق دەبيتە پرۆسەيەكى "دواخستن" مەدلولى بيكۆتاش لە ريكەى گەمەى دالەكانەوە پيكديت، ئەمە ئەوە دەردەخات كە ناتوانرى ببيتە سەنتەرو بەسەر خۆيدا دابخريت، بەم شيوەيە ھيزيك دەداتە گوتارى ئەدەبى و لە بازنەيەكدا نامينيتەوە (زمان)يش دەبيتە تەوەريك لە ئاسۆكان و خاوەن دەلالەت چونكە گوتار لەرووى پيكەاتەى زمانييەوە (دەق يان گوتار لە كۆمەليك گوتە پيكديت، ھەر گوتەيەك لە چەند وشەيەك و رستەيەكى ليكدراو پيكديت، كەواتە گوتار دەبيتە كۆمەنيك گوتە ريكخراو لەنيو بونيادى سيستماتيكى زماندا، ئەو گوتانە لەنيو نەسەقى گوتاردا وا ريكخراون دەبنە بەشيك لە كشت، واتە ھەر گوتەيەك لە چەند وشەيەك و رستەيەكى ليكدراو پيكديت، كەواتە گوتار دەبيتە كۆمەنيك گوتەى ريكخراو لەنيو بونيادى سيستماتيكى زماندا، ئەو گوتانە لەنيو نەسەقى گوتاردا وا ريكخراون دەبنە بەشيك لە كشت، واتە ھەر گوتەيەك بەشيكە لەكۆى گشتى گوتار)<sup>\*</sup> ياخود زاراوەى گوتار ئەومەيە (ھەموو گوتەيەك كە ئاستى رستەيەك تيپەرينىنى ئەگەر نووسراو بى يان گۆكراو بى، بەلام بەكارھينانى زاراوەكە، ئەم حالەتە بىز مەدلوليكى تر دەلەلەتى نەوتراويان ھەيە، كە قسەكەرو بىسەر دركى پيدەكەن، بەبى ئەرەي ھىرايس سالى ١٩٥٧ كە گوتەكان دەلالەتى نەوتراويان ھەيە، كە قسەكەرو بىسەر دركى پيدەكەن، بەبى ئەرەيە ھىچ نيشانەيەكى ديارو ئاشكرا قەبيتى)<sup>، (</sup> خوينەريەن ھەيە، كە قسەكەرو بىسەر دركى پيدەكەن، بەبى ئەرەيە ھىچ نيشانەيەكى ديارو ئاشكرا خوينەر، بىزيە ئارەزوويەكى تەواو لەنيوان دەق و خوينەردا ھەيە كە دەبيتە ئەو چېزە راستەقىنەيە خوينەر، بىزى ئارەزوويەكى تەواو لەنيوان دەق و خوينەردا ھەيە كە دەبيتە ئەو چېزەر راستەقىنەيەي

# ۲- جیاوازی و دواخستن Differance

سەرەتا ئەبى ئەوە بزانىن كە ھەلوەشاندنەوە درى ھەموو مانايەكى سەرچاوەييە، دەركەوتن و بوونى ماناش دەكەويتە ژير تىشكى پرۆسەى "دواخستن"ەوە، كە شتىكى ريزەييە، بۆيەش لە خويندنەوەى دەقدا راڤەو تەئويلى جۆربەجۆر ريپيندراوە، ھەموو گوتارىكىش تايبەتمەندى جياوازى ھەيە، لە نووسەرىكەوە بۆ نووسەرىكى تر يان لە خوينەرىكەوە بۆ خوينەرىكى تر. كە لەسەر بنەماى فرەيى و لەميانەى چەمكى "جياوازى"دا مانا دەستەبەر دەبيت، لەبەرئەوەى "جياوازى" چەمكى سەرچاوەيى (المرجعية) تىكدەشكىنى و سنوورى دياريكراوى نامينى، كە خوينەر دۆنيايى خۆى لەسەر رابگەيەنى بۆ گەيشتن بە ماناو فەلسەفەى رۆرئاواش پەناى بۆ دەبرد، بەلام فەلسەفەى ھەلوەشاندنەوە ئەمجۆرە سەنتەرانە دەھەژىنى، چونكە مانا لە دىدى "دريدا"وە لە چوارچيوەى "جياوازى و دواخستن"دايەو دەبىتە فرەمانايى و دەلالەت، كە ئامانجى ھەئوەشاندنەوەيە.

رووداوه دالهکان پشت به "جیاوازی" دەبەستن، بەلآم جیاوازییهکانیش ئەنجامی رووداوی ترن یان بەرھەمی رووداوی ترن، کاتێ مرۆڅ جەخت لەسەر "جیاوازیهکان" دەکاتەوە، دەگاتە ئەو باوەرەی ئەو جیاوازییانه پشت به رووداوی پێشووتر دەبەستن، بەوشێوەيە مرۆڅ دەتوانێت لەو لێکدانەوەی خۆی بەردەوام بێت و بەردەوامیش "جیاوازی" بەرھەم دێنێت، بەوشێوەيە ئەو دژەکاریە بەردەوام دەبێت)<sup>(()</sup> دریدا ئەو گواستنەوەيه به (جیادوامیش "جیاوازی" ناودەبات، فرمانی فەرەنسی differer بەمانای "جیاوازی و دواخستن" (جیادوا) هەروەها وشەی "differance" لە فەرەنسیدا بە شێوەی الفار مانای "جیاوازی و دواخستن" (جیادوا) دوایی که پیتی (۵) لەخۆدەگرێت، برگەیەکە جگە لەو وشەیه، بۆ پێکهێنانی "ناو" لە کردار بەکاردێت، بۆئەوەی کردار بکرێته "ناو" بەلام ئەم وشە نوێيهی والێکردووه که به مانای "جیاوازی و دواخستن" بێت، بەمجۆرە

جيادوا : جياوازي و دواخستن.



<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> سەرچاوەى پێشوو، ل۳۳<sup>0</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ریّبین رەسول ئیسماعیل، جاك دریداو ھەڵوەشاندنەوە، حكومەتى ھەریّمى كوردستان وەزارەتى رۆشنبیرى و لاوان، بەریۆوبەرايەتى چاپ و بلاوكردنەومى سلیّمانى، ۲۰۱۰، ل۳۲.

<sup>10</sup> ميجان الرويلي (د)، سعد البازعى (د)، دليل الناقد الأدبي، ص٨٩.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> ريْبين رەسول ئيسماعيل، جاك دريدا، ھەڵوەشاندنەوە، ل۲۳۰.

(difference) به مانای جیاوازییهکی نیْگەتیڤ دیْت و مەرجیْکه بۆ پیْکهیْنانی دەلالەت، ھەروەھا کرداریْکی پۆزەتیڤەو دەلالەت لە "جیاوازی" و "دواخستن" دەکات و بەرھەمهیٚنەری جیاوازی تره)<sup>۱۲</sup>.

واته مانا لای دریدا لهئهنجامی (جیاکاری دالیّکهوه بق دالیّکی تره، ههموو دالیّك جیایه له دالهکانی تر به مانای ئهوهیه پهیوهندی و پهیوهستی لهنیّوانیاندا ههیه، ههموو (دال)یّکیش لهناو توّری پهیوهندییهکاندا ماناکهی دیاریدهکریّت، لهگهل ئهوهشدا مانای ههموو دالیّك بهشیّوهیهکی تهواو له ههر ساتیّکدا بوونی نیهو ههمیشه نائامادهیه، ههرچهنده ئامادهیی ههیه، بهم شیّوهیه "جیاوازیو دواخستن" (جیادوا)\* پیّچهوانهی ئامادهو نائامادهیه، بهلّکو ییّشیان دهکهویّت)<sup>۱۲</sup>.

بۆ تێگەيشتن لە چەمكى "جياوازى" لاى دريدا سەرەتا ئەبى بگەپێىنەوە بۆ زاناى زمانناسى سويسرى "فرديناند دى سوسير" راى وايە كە سەرچاوەى مانا لە زماندا "جياوازى"يە بۆ نمونە (واژەى "بەلەم" دەربېى چەمكى شتێكە لەبەرئەوەى جيادەبێتەوە لە وشەى "سەنگەر" و زۆر نيشانەى تريش لە زماندا، بەم پێيه مانا له ئەنجامى جياوازى نيشانەكانەوە سەرھەلدەدات، كە دووبارە جياوازى دروست دەبێت لەنێوان كۆمەلٚيك نيشانەى ترى وەك (پالتۆ، تير)<sup>‡</sup> (شير،نان،...تاد) يان بە شێوازيكى تر (تيرى ايگلتن) دەلٚيت (مانا لە نيشانەى زمانى راستەوخۆدا بوونى نيه، چونكە ماناى نيشانە لە جياوازيدايە لەگەڵ شتەكانى تر، بە دەربپينێكى تر نائامادەيە، لەبەرئەوەى مانا لەناو زنجيرەى نيشانە لە جياوازيدايە لەگەڵ شتەكانى تر، بە دەربپينێكى تر نائامادەيە، نواندنى حالەتێكى بوون و نائامادەييەكى ھەميشەييە لە ھەر ساتێكدا)<sup>°</sup>، واتە جياوازى عەتانامادەيە، نواندنى حالەتێكى بوون و نائامادەييەكى ھەميشەييە لە ھەر ساتێكدا)<sup>°</sup>، واتە جياوازى كۆترى ئەدەبى، سيفەتدى حالەتێكى بوون و نائامادەييەكى ھەميشەييە لە ھەر ساتێكدا)<sup>°</sup>، واتە جياوازى كۆترى ئەدەبى، نواندنى حالەتێكى بوون و نائامادەييەكى ھەميشەييە لە ھەر ساتێكدا)<sup>°</sup>، واتە جياوازى كۆتارى ئەدەبى، نواندنى حالەتێكى بوون و نائامادەييەكى ھەميشەييە لە ھەر ساتێكدا)<sup>°</sup>، واتە جياوازى كۆتارى ئەدەبى، يەدەبتەيە كە دەلالەت لە جياوازى (كات – شوێن) دەكات و دريداش خستوويەتە پاڵ گوتارى ئەدەبى، يەيەئەتيەيە كە دەلالەت لە جياوازى (كات – شوێن) دەكات و دريداش خەمتەيەيى يە ھەر يەتىرىتى دەبىت يەيۇندەويەك لەكەل خويندەومەيەكى تر جياوازە يان خوينەريك لەكەل خوينەريكى تر، بەم پييە "جياوازى" يەكىرتور، بەلكو گەمەيەكى دەلالى جىريەجۆرە،دۆرە، بۆيە مانا ھەميشە دوادەخرى لە گەمى دالەكانى زماندا، واتە دېدىلەرەرى بەلەكى دەلالەتلەردەيەكەن يەر ئەيەتىنىكى ئەمىيشەيە مانايە، چونكە ناگەريتەيە رەلەدەتە رەلەر كاريگەرى "دواخستى"ى ماناى تيايە، (دەق)يىش دواخستىنىكى ھەميشەيى مانايە، چونكە ناگەريتە خەتىكەن رەزىدانەرويە بەلكى قەيەتەتى دەلەلە جۆربەجۆرە، بۆيە مانا ھەميشە دوادەخرى لە گەمەى دالەكانى زماندا، واتە دەمكۆرى زەمەنيەر دالەكانيش دواخستىنىكى يەمەيتەن دەيەزەن يەر.

زاراوهی "differance" بنهرهتی ستراتیژی ههنوهشاندنهوهیهو لهژیّر تیشکی بیری "دریدا"دا بهرجهسته بووه، وهك بواریّکی دهلالی زاراوهکه پیّکدیّنیّ، ههروهك و تمان خهسلّهتی (کات و شویّن)ی تیایه بهلّام لهکاتی دهربپیندا "difference" دهردهبپریّ و جیاوازی دهخولقیّنیّ یان پالّ به سروشتی زمانی کوّدو ماکی زمانهوه دهنیّت، که خهسلّهتی میّژوییان ههیه.

"دریدا" له ریّگهی ئهم چهمکهوه گوتاری فهلسهفی و ئهدهبی و بیره میتافیزیکییهکان ههلّدهوهشیّنیّتهوه، ئهویش بههوّی دهلالهتی وشهی "difference" هوه مانا بهرههمدیّنیّ له ریّگهی کردهی نووسین و خویّندنهوهدا، بوّیه (جیاوازی نه وشهیهو نه چهمك)ه بهئاسانی ناتوانریّ ماناو دهلالهتی دیاریبکریّت، زیاتر لیّلّی و فرهمانایی ییّوه دیارهو بوّته بهردی بناغهی فهلسهفهی دریدا.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> جون ستروك، البنوية وما بعدها (من ليفي شتراوس الى دريدا) ترجمة د. محمد عصفور، عالم المعرفة، ٢٠٦، الكويت، ١٩٩٦، ص٢١٩.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> عبدالوهاب المسيري (د)، موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، نموذج تفسيري جديد، دار الشؤون، مصر، ط۱، ۱۹۹۹، المجلد الخامس، ص٤٣٧.

<sup>۽</sup> تيري ايكلتن، مقدمة في النظرية الأدبية، ترجمة ابراهيم جاسم العلي، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ١٩٩٢، ص١٤٠. هەروهها بروانه: قراءات في الأدب والنقد، الدكتور شجاع المسلم العاني، من منشورات اتحاد الكتاب العرب، ١٩٩٩، ص٢٤٢ ه سەرچاوهى پيْشوو، ل١٤٠.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> رامان سيلدن، النظرية الأدبية المعاصرة، ترجمة سعيد الغائمي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط١، ١٩٩٦، ص١٣٦.

لیّرمدا چهند نمونهیهك دمخهینه روو بۆ روونكردنهومی "جیاوازی" و ئامادهیی، (همروهك له كۆجیتوی دیكارتدا هاتووه (من بیردهكهمهوه، كهواته من ههم) لهنیّو پرۆسهی گومانی دیكارتدا مهسهلهیهكی راسته ئهگهر من لهنیّو زهینی خوّمدا كاری پیّبكهم لهبهرئهومی وابهستهیه به بیركردنهومی من، مادام منیش بیردهكهمهوه ئهوا بوونی دهبیّته مهسهلهیهكی حهتمی و لوّژیكی سهلمیّنراو خودی خوّی بهدیدهكات و خوّی له حالّهتی نائامادهگی دهرباز دهكات.

نمونهی دووهم، ئیّمه وابیردهکهینهوه، که چرکهساتی ئیّستا، ئهو چرکهساتهیه که ئامادهیهو ئیّستا بوونی ههیه، ئاینده له داهاتوودا بوونی دهبیّت، رابردووش بوونی ههبووهو تیّپهریوه، بهلام له راستیدا ئیّمه ناتوانین قسه لهسهر رابردوو و ئاینده بکهین، ئهگهر ئیّستا بوونی نهبیّت و ئاماده نهبیّت، ئهوه ئیّستایه که دهتوانیّ رابردوو ئاینده بهیهکهوه گریّ بدات، چونکه رابردوو تیّپهریوهو ئایندهش پیّشبینی ئامادهگی بۆ دهکریّت، کهواته ئامادهگی ئیستایه وادهکات رابردوو و ئاینده بوینیان ههبیّت.

نمونهی سێیهم، پهیوهسته به بیرۆکهی مانا لهکاتی دیالوگ و وتووێژدا، ئێمه کاتێك قسه لهگهڵ یهکێکدا دهکهین، مانا لهنێو وشیاری قسهکهردا خوٚی ئاماده دهکات، بوٚیه ههر قسهکردنێك له سایهی رهمزو ئاماژهوه مانای خوّی ههڵدهگرێت، واته مانا لهنێو زهینی قسهکهردایه لهکاتی قسهکردندا، ئهوهش مانای ئامادهگی مانا دهگهیهنێت لهنێو پرۆسهی ئاخاوتندا)<sup>٥(</sup>.

هه نوه شاندنه وه هنگری هیچ مانایه کنیه، به نکو بریتیه له (بنیاتی جیاوازییهکان)<sup>۱۱</sup> واته ناماده بوونیّکی مادی نیشانه نیه و ته نها گهمهی جیاوازییهکانه، سیاق و جیاوازی مانا پیّکدیّنیّ له ریّکهی خویّنه ره ناستهکانی "ناماده" و "نائاماده" دمچنه بازنهی دیالیکتیکیه وه، چونکه ههموو و شهیه کله زماندا به رهو ناستیّکی ده لالیمان ده بات به بی نه وه مانای دیاریکراو و جیّگیری هه بیّت، ههموو ماناکان دمچنه خانهی "دواخستن" وه له فریّ یاسای جیاوازی دا، و اته پیّکهاته و ره خساندنی مانا به رای "دریدا" له ریّگای به رده و امبوونی "جیاوازییهکانه" له و پروّسهی (نووسین و خویّندنه وه) دا، هه ر لیّره شه و ناستهکانی "ناماده" و "نائاماده" (الحضور والغیاب) به هوی ناسوی جیاوازیهکانه و ده سته و دودی خوّشی ده بیّته نه سلّ.

بەپێى ھەڵوەشاندنەوە ھىچ وشەيەك ماناى ديارىكراوى نيەو لە نائامادەييەكى بەردەوامدايەو چەندىن ماناى جياوازى ھەيە، چونكە بنياتى زمان پێكەاتەى جياوازيەكانە، خوێنەر ئەبێ بۆشاييەكان بە دەنگ بهێنێ و ئەركى خوێنەرىشە كە دەق تەواو بكات، بەمجۆرە خوێندنەوەش لە شوێن (كارێكى لە توانا بەدەرەو ھەوڵدەدات بۆ دۆزينەوەى يەكگرتنى جياوازيەكان)<sup>١٧</sup> ھۆكارى دابارينى راڤەى بێكۆتايەو بەخشىنى ماناى بەردەوام و جێگيرى مانا بەخۆوە نابينێ و ھەمىشەش دوادەخرێ لە سستمى "جياوازى"دا بەمجۆرە مانا لە ھەڵوەشاندنەوەدا بەھۆى دووركەوتنەوەى نيۆان دال و مەدلول لە توانا بەدەرە، بەم پێيە (جياوازى لە دەقدا رووبەرێكى بۆشاييە لەنێوان رەگەزەكانى ئامادەو نائامادەدا درێڅ دەبێتەوە پێويستە خوێنەر پردێك لەنێوانيان دروست بكات بۆ پركردنەرەى ئەو بۆشاييە)<sup>٨</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> يوسف وغليسي (د)، اشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الجديد، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط١، ٢٠٠٨، ص٣٦٣.



<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> جون ستروك، البنوية وما بعدها (من ليفي شتراوس الى دريدا) تحرير د. محمد عصفور، عالم المعرفة، سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، شباط ١٩٩٦، ص٢١٦، هەروهها بروانه: ريّبين رهسول ئيسماعيل، جاك دريدا، هەٽوەشاندنەوه، بەريّوەبەرايەتى چاپ و بلاوكردنەومى سليّمانى، ٢٠١٠، ل٢١٨.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> عبدالله ابراهيم، معرفة الآخر، مدخل الى المناهج النقدية الحديثة، بيروت، ١٩٩٠، ص١١٩.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> عبدالله محمد الغذامي، (د) المشاكلة والاختلاف، قراءة في النظرية النقدية العربية وبحث في شبيه المختلف، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط، ١٩٩٤، ص١٩.

لهسهر بنهمای جیاوازی دالهکانه، مهدلولی جیاواز بهرههمدیّنیّ و زمانی نووسین پیّش ئاخاوتن دهخات یاخود نووسراو پیّش وتراو دهخات.

"جیاوازی" فۆرمی دوانهیی بهرامبهر یان دژ وهردهگریّ (خیّر – شهر، سروشت – شارستانی) پهیوهندی دال و مهدلول لهم دوانه لیّکدژانهدا له شیّوهیهکی باودایهو مهنتقی نیه، جیایه بهپیّی جیاوازی سیاقهکهی، بهم پیّیه مانای ئهدهبیش یهك مانای دیاریکراوو ئاشکرا نیهو دهکهویّته بهردهم جۆریّك له جیاوازی نهك گردبوونهوه.

# ۳– دەق و دەقاويزان

روخسارگەرى رووسى له سالآنى (١٩١٥، ١٩٣٠) سەريھەلداو ئەدەب وەك سستميّكى زمانى و سيمولوژى سەيردەكراو (ليّكۆلينەوە له سستمى نيشانەكان و چۆنيەتى دەلالەت) بووە و رەنگدانەوەى واقيع نەبووە، ياخود دياردەيەكى سيمولوژى بووەو داواى سەربەخۆيى ئەدەبيان كردووە، واتە بابەتى ئەدەب، ئەدەب نيە، بەلّكو ئەدەبيەتە)<sup>١</sup>.

روخسارگەران لەئەنجامى (كۆششى دوو كۆمەللەى ئەدەبيى پىكەاتووە، يەكەميان ئەلقەى زمانەوانى مۆسكۆ، كە لەساللى ١٩١٥ دروستبووە، ياكۆبسن يەكىك بووە لە پىنشەنگەكانى، دووەميان ئەلقەى سان بترسبۆرك– لينينگراد بووە، ھەندى جاريش بە ئوپوياز Opoioz ناوبانگى دەركردبوو، زۆرينەى ئەندامەكانى خويندكارانى زانكۆكان بوون) <sup>٢٠</sup>،زياتريش (بايەخيان بە لىكۆلىنەوەى فۆرمەكانى دەنگ و بنياتى زمان ئەدا)<sup>٢١</sup>.

ئەم حالەتەى ئەدەب لاى روخسارگەرەكان، كە ئەدەب وەك سستمىلكى زمانىيى سىيەلۆرى سەربەخۆ سەيرئەكرا، بەلام لاى رەخنەگرانى دواى بونيادگەرى بەتايبەتى لاى ھەلوەشاندنەوە بە بەردەوام رەتدەكرايەوە، چونكە رەخنەى ئەوروپى نوى ھەمىشە جەختى لەسەر سىياقى دەروونى و مىزوويى و كۆمەلايەتى ئەدەب دەكردەوە، بەم شىلوميە (دەقاويزان)ىش لە رەخنەى ھاوچەرخدا جەختى لەسەر سەربەخۆيى دەقى ئەدەبيى دەكردەوە، زاراوەكەش "دەقاويزان" لەرەخنەى ئەوروپىدا بۆ "جوليا كريستىۋا" ى بولغارى و بەرەگەز فەرەسى دەكردەوە، ئاراوەكەش "دەقاويزان" لەرەخنەى ئەوروپىدا بۆ "جوليا كريستىۋا" ى بولغارى و بەرەگەز فەرەنسى دەكردەوە، يەكەم كەسيش بووە زاراوەى "دەقاويزان"ى "intertextulity" لە سالى ١٩٦٦ بەكارھىلارە،

جولیا کریستقا سوودی له رهخنهگری رووسی "باختین" (Bakhtine) وهرگرتووه، کاتی ناماژهی بۆ مهدلولی دهقاویّزان به زاراوهیهکی جیاواز دهکات، که دیالوّگ دهگهیهنیّ و دهلالهت لهبهیکداچوونی دهقهکان و واژهکان دهکات له دهقیّکدا)<sup>۲۲</sup> دواتر کریستیقا گهشهی پیّداوهو روّلّی گرنگی رهخنهیی بینیوه.

وشهی "intertextulity" به دەقاویزان (تناص) ناوبراوهو هەندی جاریش به نیوان دەقی (البینصیة) بەلام ئەومی زیاتر له زاراومکەوم نزیك بیّت له زمانه بنهرمتیهکاندا ئاماژه بۆ (نیّوان inter و دەق Text) (بین inter، نص Text)، که راسترو روونتر (نیّوان – دەق)، (بین – نص) جیاوازه له دەقیّتی Textulity؟ که دەقیّتی بهمانای دەقی ئەدەبی بهرههمیّکی داخراوهو ئەو نەسەقەيه که شیکردنەوەو راڤەکردن لەژیّر تیشکی

<sup>24</sup> عبدالعزيز حمودة (د)، المرايا المحدبة من البنوية الى التفكيك، ص٣٦١.

🛚 🖉 گۆۋارى زانكۆى سليٽمانى . ژمارە (٤٠). ئايارى ٢٠١٣ . بەشى 🕅

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> محمد عزام، تحليل الخطاب الأدبى، على ضوَّ المناجح النقدية الحديثة، ص٥٧.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> عەلى تاھير حسين (د) رەخنەى بويناوگەرى لە تيورەوە بۆ پراكتيك، دەزگاى چاپ و پەخشى سەردەم، سلێمانى چاپى يەكەم ۲۰۰۸، ل ٥٦.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> سمير سعد الحجازى (د) نظريات المعاصرة في تفسير الأدب، النظرية والتطبيق الافات العربية، القاهرة، ط١، ٢٠٠١، ص. ٧٦.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> عزالدين المناصرة، علم التناص المقارن، نحو منهج عنكبوتي تفاعلي، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط۱، ۲۰۰۱، ص۱۳۸.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> بشير تاوريريت (د)، التفكيكية في الخطاب النقدي المعاصر، دار رسلان للطباعة والنشر والتوزيع، سوريا – دمشق، ط۱، ۲۰۰۸، ص٥٩.

پەيوەندىيەكانى ناو دەقە، بەلاّم نێوان دەقى (بينصية) دژى ئەم حالْەتەيەو (دەق پێكھاتەيەكى كۆتايى و داخراو نيە، بەلّكو ھەلّگرى جێكەوتى دەقى ترە)<sup>٥٧</sup>، لێرەوە خوێنەرو ئاسۆى چاوەڕوانى خوێنەر پێكھاتەى پێكدەھێنن و دەبێتە بوونەوەرێكى گۆړاو و ديالوگ دەسازێنى لەنێوان بەرھەم و خوێنەردا) بەم شێوەيە دەقاوێزان (نێوان دەقى) بنەماى سەرەكى بێكۆتايى مانايە لە ستراتيژى ھەلۆەشاندنەوەدا.

واته حالهتی دەقی ئەدەبیی وەك حالّەتی كەرنەڤالْیّك وایه، كە رۆشنبیرییەكانی تیا كۆدەبیّتەومو تیّكەلّیان دەبیّت، زاراومی دەقاویّزان حالّەتی دیالوگ ومردمگرێ، فرمدمنگیی و بەیەكداچوونی پەیومندییەكانه، رەتكردنەومی فكرمی دەقی داخراوم، دواتریش ئەم زاراومیە چووەته ناو بونیادگەری فەرەنسی و سیمۆلۆژیاو ھەلّوەشاندنەوم، بەتایبەتی له نووسینەكانی جولیا كریستیڤا، رولان بارت، تۆدوروف و زۆری تریش كە لەناو رەخنەگراندا مامەلّەی لەگەلدا كراوم، پرۆسەيەكە لەنيّوان دەق و نووسەردايە بەشيّوميەكى ئاگایی و بيئاگایی، یان بەپيّی مەودای رۆشنبیری دەق و نووسەر یان دەق و خوينەر، پيْكھاتەكەشی كارتيْكردنی نيّوان دەقەكانە.

"جولیا کریستیقا" رای وایه، که (دەق بریتیه له کۆمهڵیک وهرگرتن، هەموو دەقیکیش خواستن و گواستنەوەی دەقەکانی تره،<sup>۲۱</sup> یاخود "لیتچ" رای وایه که (دەق خودیّکی سەربەخوّیەو مادەیەکی یەکگرتوو نیه، بەڵکو زنجیرەیەك پەیوەندیە لەگەڵ دەقەکانی تردا)<sup>۲۷</sup> واتە دەق پیّکهاتەو بەيەكداچوونی دەقەکانی تره، هیچ سنوریّك لەنیّوان دەقیّک و دەقیّکی تردا نیه، ماناو دەلالەتەكان بەپیّی خویّنەرو زەمەن و شویّنه، زۆرجار نووسەر یان شاعیر له کات و ساتی نووسین و بەرھەمی نویّدا له یادەوەری و کارو بەرھەمەکانی پیّشووی شتەکان وەردەگریّت، یاخود نووسەر له بەرھەمی جیاوازو له دەرەوەی خوّی وەردەگریّت و دەقەکەی پیّ تەواو دەکات و پیّی دەوتریّت "دەقاویزان" و بەپیّی جوّری یاساو میکانیزم جوّری دەقاویّزان دیاریدەکریّت.

هەروەك وتمان "دەقاويْزان" پيْكەلتەيەكى تايبەتى ديالۆگەو گەرانە بەدواى ماناى "نائامادە"دا، لە ريْگەى تايبەتمەندىيەكانى زمان و زەمىنەى جياوازەوە پيْكدىْت، بۆيە "دريدا" وا (دەروانىْتە دەقەكان پيْويستى و پيْكهاتەى زياد لە گوتارى تاكەكەسيە، واتە خود لەناو دەقەكاندا بەدواى ديالۆگى خودەكانى تردا دەگەرىّت، له ھەمان كاتيشدا خويندنەوەى جياواز بەرھەمدىّنىّى<sup>74</sup> واتە ئەو مانايەى كە خوينەر دەيەويّت بەرھەمى بهيّنىّت شتىّكى ئامادەو راستەوخۆ نيە، بەلّكو ئامارەكان دەبنە بنياتى نوى و مەدلولى جياواز دەبەخشن لەناو دەقدا، بەمجۆرە "دەقلويزان" دەق بەرەو دەللەت دەبات و دەرھىّنانى ئەو دەللەتەش پەيوەستە بە زەمىيەى رۆشنبىرى و مىروويى خوينەرەرە، ھەروەھا بەئاكام گەياندنى پرۆسەى (گەياندن)ە لەلايەكى تريش شكاندنى نيّوان مىروويى خوينەرەرە، ھەروەھا بەئاكام گەياندنى پرۆسەى (گەياندن)ە ئەلايەدى يەيوەستە بە زەمىيەى رۆشنبىرى و شارستانيەكانەو نووسەرىش بەرجەستەى سۆزو بۆچوونەكانى تيا پيادە دەكات، لەميانەى پەيوەستە بە زەمىيەى رۆردور

هەر وەك لەم نموونانەى خوارەوە ، بەشىكى كەم لە وينەكانى دەقاوينزان رووندەكەينەوە و دوو دەقى فەرەيدون عەبدول بەرزىنجى نيشان دەدەين ، كە بنياتى دەقەكانى بە سەرچاوەيەكى دەرەكى پىكەيناوە ، ئەويش يىلى دەوترىت دەقاويزان : ھەروەك دەبينين :

> مناڵەكانى ڤاتيكان رۆژى لە "پاپا "بپرسن گەلىك ھەيە بە ناوى كورد

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> بشير تاوريريت (د)، التفكيكية في الخطاب النقدي المعاصر، ص٦٤.



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> سەرچاوەى پيشوو، ل٣٦٢.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> محمد عزام، النص الغائب، تجليات التناص في الشعر العربي، منشورات اتحاد الكتاب الوب، دمشق، ٢٠٠١، ص٢٩.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> سەرچاوەى پېشوو، ل۲۸.

خاکێك به ناوی کوردستان ......<sup>۲۹</sup> یا خود دهڵێت : بهڵێ گیانه ژیان وایه کهسێ گهر خهم نهبێ نابێ کهچی تازه دێوانهی دلڵ ، گهر به بالاٚی شهم نهبێ نابێ

شاعیر پهنای بردووه بۆ دوو سهرچاوهی دهرهکی بهمهبهستی پیکهینانی دهقاویزان ، له ژیّر یاسای ( دووباره ) دا ، به مانای ئهوهی دوو دهقی ( نائاماده ) ی هیّناوه که بریتین له ( پاپا) ، ( وهل دیّوانه – شهم ) ، له یهکهمدا هیّمایهکی گهورهی نایین و مهسیحیهته ، له دووهمیشدا شاعیریّی میللی کورده ، به بیّ ئهوهی هیچ پهیوهست بوونیّکی مهنتیقی ههبیّت له نیّوان (دهقی نائاماده و دهقی ناماده ) دا ، که به شیّوهیهکی دووباره هاتوونهته ناو دهقی تازهوه و جوّریّك به یهکدا چوونیان درووستکردووه ، به مانای فوّرمی دهقیّك که هاتووهته ناو دهقیّکی ترهوه و جوّریّك حالّهتی کهیستانی راگهیاندووه و دیالوّگی رهخساندووه و بهشدارییان کردووه له شیعریهتی دهقی نویّداو داهیّنانیّکی نویّیان خواقاندووه و دیالوّگی رهخساندووه و بهشدارییان کردووه له شیعریهتی دهقی نویّداو داهیّنانیّکی نویّیان خولقاندووه ، ئهویش له ریّکهی نویّکردنهومی دهقیّ پیشوو( نائاماده) ، له رووی دهلالیشهوه جیهانبینیّکی نویّیان خونیکه له یهکهمدا ( پاپا ) نیشانهی راستی و خوّشهویستییه ، تهنها کهسیّکه و به فریادرهسی دهزانیّ بو میللهتهکهی لهسهردهمیّکی ناعهدالهتییدا و له لایهکی تریشهوه ، و انه ماده ی دهمی دوهممدا ته خوشهویستی ه بووبیّ له سهردهمی میّژوویهکی کوّندا خوّشهویستی و دوانه و شهره ، دهقی

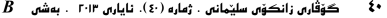
پرسیاره که نهوه به دهقی یه کهمدا شاعیر بۆچی نامهیه ناراستهی مناله انی قاتیکان دهکات بۆ چیش له مرۆ قدا ( مندال ) ی هه لبر اردووه ، ده لالهت له وه ش ده کات که زۆر نامهی له وجۆره لای کوردو نه ته وه کانی تر ناراسته ی چه قی مرۆ قایه تی کۆمه لی مرۆ قه کان کراوه ، به لام به بی سوود بووه ، نه مجارهیان شاعیر نامه کهی له سالی (۱۹۸٦) له گوندی داره شمانه ی فه قی نه حمه دی داره شمانه له سه رده ملای گه وره ترین دیکتا توری نه م دنیا یه ده نیزیت ، تا مناله کانی قاتیکان ( پاپا) به ناکا به ینینیته وه ، که که ل و خاك و منالی تریش هه یه به ناوی گه ل کوردو خاکی کوردستان ، ته نها داوا که ش نه وه یه فه او بری وه کو نینسان ) چونکه ته نه اوی گه ل ناسنامه یه کی نییه و ده یه وی ته به ناوی گه له ( بری وه کو نینسان ) چونکه ته نه اه وه هیچ تیکو شان بووه .

زیاتر ئەو بۆچوونانەى كە دەقاويْزان ھەلُويْستەيان لەسەر دەكات و بە بەراورد لەگەڵ ئەدەبى كۆن، خۆى لەم چەند سەرنجەدا دەبينيْتەوە:

# ۱- بوونی دەق لەويتردا.

كاتى "جيرار جينيّت" باس له پەيوەندى و بوونى دەقەكان لەگەل يەكتردا دەكات بەشيّوەيەكى ئاشكراو نەيّنى زياتر مەبەستى بەيەكداچوونى دەقەكانە Intertextulity، بەمەبەستى (بوونيّكى زمانيى ريّژەيى لە دەقيّكەوە بۆ دەقيّكى تر بەشيّوەيەكى كەم يان زۆر)<sup>٢١</sup>، لەگەل ئەوەشدا "رولان بارت" وايدەبينىّ، كە ئەم بوونه زمانييه وا لە دەق دەكات كە لە ئەنجامى تۆريّك لە وەرگرتن و گۆرين و دەنگيى زمانە رۆشنبيريەكانى پيّشتر يان ھاوچەرخ بيّت)<sup>٢٢</sup> بەمجۆرە دەقاويّزان پيّكھاتەى دەقەكانى ترە بە ئاستىكى جياواز لە فۆرم و دەقە رۆشنبيريەكانى پيشتوو، ھەروەك رەخنەگران "تۆدوروف" و "كريستىقا" سەرنجيان بۆ راكيشاوەو پيتشتريش "باختين" بەشيۆويەكى ئاگايى و بيئاگيى ئامارەى پيّكردووە دەقاويرْانيان دابەشكردووە، بە دوو بەش (دەقاويزانى بەئاگاو

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> رولان بارت، درس السيمولوجيا، ص٦٣.



<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>ديوانى فەرەيدون عەبدول بەرزىنجى ، بەرگى يەكەم ل ٢٣٢.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> سەرچاوەى پېشوو ، ل ۲۳٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> جيرار جينيت، مدخل جامع النص، ترجمة عبدالرحمن ايوب، دار تويقال، الدار البيضاء، ط٢، ١٩٨٦، ص٩٠.

بيْئَاگا) ئەوەى لە شيْوەى بەئاگادا بيْت بريتيە لە (وەرگرتن، دزى، ناواخن)، حالْەتى بيْئاگايش بريتييە لە (يادەوەرى ويژدانى داھيْنەر بى ئەوەى ھەستى پى بكات).

### ۲- دەق سىروشتىكى بەرھەمھىنەرە.

ئەوەى "جوليا كريستيڤا" ئاماژەى پيدەكات ئەوەيە، كە دەقى سروشتيّكى بەرھەمهيّنەرو بەيەكداچوونى دەقەكانە، دەق بنياتيّكى داخراو نيە، لە فەزايەكى دياريكراوى دەقدا واژەكان يەكتر دەبرن و لە دەقى تردا بەيەكتر دەگەن)<sup>٢٢</sup> ئەم زاراوەى دەقە سيفەتيّكى بەرھەمهيّنانى تيايە ھەموو دەقيّكيش لەدايكبووى چەند دەقيّكى ترە بەماناى ئەوەى جياوازن لەيەكترى و بەپيّى گۆشەنيگاى جياوازى خويّنەران جيھانبينى دەدريّتە دەق.

### ۳– دەق تابلۆيەكى كريستاليە.

"كريستيڤا" راى وايه كه هەموو دەقێك پێكهاتەى تابلۆيەكى رەنگاورەنگە لە وەرگرتن، ھەموو دەقێك ھەڵمژين و بنياتنانەوەى دەقەكانى ترە بە تەكنيكى جياوان<sup><sup>٢٤</sup></sup> ئەم حاڵەتە چەمكێكى گشتيە بۆ دەقاوێزان كە "كريستيڤا" وەك تابلۆيەكى رەنگاورەنگ دەيبينى فرەيش بە سروشتێكى جياواز تيا چردەبێتەوەو دەردەكەوى، بە ھەموو جۆرەكانى نووسراو و بينراوو لە حاڵەتى جێگيرى و جوڵەدا.

# ٤- ديالۆگ dialogism

"باختین" بهجۆریک سهیری کاری ئهدهبیی دهکات، که ههموو گوتاریک لهسهرهتاوه تا کوّتایی شیّوهیه له دیالوگی تیا بهدیدهکریّت، یاخود ههموو فکرهیه کی مروّق له ریّگهی بهیه کداچوونه وه دهبیّته فکرهیه کی راست و دروست و له گه ل دهنگه کانی تردا به رجهسته دهبیّت. ئهم حاله ته بوّ "کریستیڤا" چهمکیّکی بنه پهتی بووه بوّ بنیاتنانی تیوّره که ی له سهر بنه مای گریمانه ی دیالوگی ههمیشه یی لهنیّوان دهقه جیاوازه کاندا، ههروه ک "تودوروف"یش هاو پایه و (ههموو گوتاریّک به مه به ست یان به بی مه مه ست له گه ل گوتاره کانی پیشووتردا دیالوگ پیّکده هیّنی زیاتریش ئه و گوتارانه ی دوابه دوای یه کتردا دیّن)<sup>60</sup> واته دروستکردنی پهیوه ندیه له نیّوان ده ربرینیّک بو ده ربرینیّک تر یان لهنیّوان ده ربرینه کاندا که "باختین" پیّی ده نیّت اله موان و گرنگترین دیارده به دیارده ی واژه کان و مه دوایه کی ده قاویزانی تیا یه به ا

# ہ- دەقى پۆليفونى polyphone

ئەم زاراوەيە لاى "باختين" تايبەت بووە بە جۆريّك بۆ ھونەرى رۆمان، حاڵەتە پۆليفونيەكە ئاراستەى دەنگەكانى رۆمان بەرەو ئاقاريّك دەبات، كە ديدو بۆچوونى كەسايەتييە جياوازەكانى ناو رۆمان ھاوپا نەبن، دەريپين و ھۆشيارييان لەگەڵ ھۆشيارى نووسەردا يەكنەگريّتەوە، بەڵكو (سەربەخۆيى تەواوى خۆيان دەپاريّزن، كە بەتەنھا دەنگى نووسەر نيە، بەڵكو دەنگى خودە كاراكانى ترەو دەلالەتى راستەوخۆيان ھەيە)<sup>٢٦</sup>، بۆنمونە لەناو رۆمانەكانى "ديستوفسكى"دا كەسايەتيەكان ويّنەى تايبەت و دەنگى تايبەتيان ھەيە،<sup>٢٦</sup>، بۆنمونە لەناو دياريكراوەو شيّوەيەكى ديالۆگيان تيا بەديدەكريّت، ھەربۆيەش مامەڵەكردنى رەخنەگرانى نوى لەگەڵ دەقەكاندا مامەڵەيەكى پۆليفونى بووە، نەك نووسىيتىكى يەك ئاپاستەيى، ئەم حاڵەتەش لاى "باختين" و "بارت" ئاماژەى پيّكراوە، كە لە سەرەتاوە باختين جەختى لەسەر كرانەوەى دەقەكان كەردۆتەوە، ھيڵيّكى گەشەسەندووى بەرھەمېينەرى خە لە سەرەتاوە بەختى جەختى لەسەر كرانەوەى دەقەكان كەردۆتەوە، ھىلايكى .

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> تزفيتانت تودوروف، المبدأ الحواري، ترجمة فخري صالح، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط۱، ۱۹۹۲ ص٨. <sup>36</sup> رامان سيلدن، النظرية الأدبية المعاصرة، ص٣٣.



گۆۋارى زانكۆى سلينمانىر . ژمارە (٤٠). ئايارى ٢٠١٣ . بەشى

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> جوليا كريستيفا، علم النص، فريد الزاهي، دار تويقال، الدار البيضاء، ١٩٩٧، ص٢١.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> ميجان الرويلي (د)، سعد البازعي (د)، دليل الناقد الأدبي، ص٢١٣.

فراوانبوونی بازنهی دەقاویزان لهکاتیکدایه، که خوینهر وهك بهرهمهیّنهری دەق سهیر دەکریّت و خویّندنهوهکانی هاوکارو یارمهتیدهری بازنهی دەقاویّزان، چونکه به رای رەخنهگرانی هەڵوەشاندنهوه، دەق بریتیه له پیّکهاتهی بهیهکداچوونی دەقەکان و گەمهی دالهکان، که زەمینهی مانای نائامادەن و دژی راستهوخوّی مانایه، داهیّنانیش له ریّگهی مانای راستهوخوّه نایهتهدی، بهڵکو له نائامادەیی ماناوه پیّکدیّت، که لهم حاڵهتدا ههروا بهئاسانی دەقی ئەدەبی نایهتهدی، چونکه دەبیّته بهشیّك له رابردوو و ئیّستا، ئەمەش له ریّگهی پروّسهی خویّندنهودا بهرجەسته دەبیّت.

بۆيە خويٚنەرانى ھەڵوەشاندنەوە بەدواى دەقاويٚزانى دەقەكاندا دەگەرپٚن و دەچنە قولاّيى و ماناو خويٚنەريش لەناو دەقدا بەرەو ئاستەكانى دەلالى دەبات، بەمجۆرە چەمكى دەقاويْزان لاى رەخنەگرانى ھەڵوەشاندنەوە، چەمكێكە دژى "دەقێتى" لە بونيادگەريدا، كە دەقى ئەدەبى بەلايانەوە دەقێكى داخراوە يان نەسەقێكى كۆتاييەو شيكردنەوەو راڤەكردنيشى دەكەويٚتە ئەستۆى پەيوەندييەكان و يەكەكانى ناوەوە، كە پێى دەوترى نەسەقى بچوك (دەق)، بەلام دەقاويْزان دژى ئەم حالەتەيە دەقىش لايان پيكھاتەيەكى داخراوو كۆتايى نييە، بەلكو ھەلگرى جيٚكەوتى دەقەكانى پيشووترە، يان بە دەربريىنىدى تە ھەلگرى جۆرى رۆشنىيرىە.

#### بەشى دورەم:

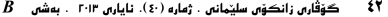
Grammatology زانستی نووسین

زانستی نووسین وهك ستراتیژی ههڵوهشاندنهوه زیاتر رووبه پرووی میتافیزیكای "ئامادهبوون" دهبیّتهوه، كه ماوهیهكی زوّره ههژموونی خوّی بهسهر سستمی فهلسهفهی خوّرئاوادا كیّشابوو، ههر له سهردهمی "ئهفلاتوون"هوه تا دهگاته هایدگهرو بههوّی لوّگوّسهنتهریزمهوهو "logocentrism" لهسهر بنهمای فوّنوّسهنتهریزمهوه "phoncentrism" گرنگی به "ئاخاوتن" ئهدا پیّش "نووسین".

"دریدا" ئاماژه به "زانستی نووسین" دهکات، که وهك هیّلّیّکی زانستی ئاراستهی میتافیزیکا دهکریّت و رهخنهی لیّدهگریّت، دلّنیاشه لهوهی که "ئاخاوتن" زهمینهیهکی میتافیزیکی گهورهی زانستی و تهکنیکی و ئابوری خوّرئاوایهو له زهمهنیّکی دیاریکراودا بهسهردهچێ)<sup>۲۷</sup>.

له میتافیزیکای ئامادهدا عهقل سهنتهری شتهکانهو لهسهر بنهمای فۆنۆسهنتهریزمهو بهمانای ئهوهیه "ئامادهیی" له ئامادهی دهنگدا کورت دهکریّتهوهو مانای "بوون" دیاریدهکات لهبهرئهوهی ئامادهیه، چونکه دیاریکردنی ماناو چهمك و دهلالهت، بهردهوام له لوّگوّسهنتهریزمهوه سهرچاوهی گرتووهو (پیّوهندی و بنهږهتی و بنهږمتی همانو دیاریکردنی ماناو چهمك و دهلالهت، بهردهوام له لوّگوّسهنتهریزمهوه سهرچاوهی گرتووهو (پیّوهندی و بنهږمتی و بنهږمتی و بنېږمتی هرم، ماناو چهمك و دهلالهت، بهردهوام له لوّگوّسهنتهریزمهوه سهرچاوهی گرتووهو (پیّوهندی و بنهږمتی و بنهږمتی دیاریکردنی ماناو چهمك و دهلالهت، بهردهوام له لوّگوّسه، کهواته لوّگوّس له جهوههردا، دهنگ لایهنیكی هزره، لهبهرئهوهی هزریش به مانا عهقلیهكهی بوّخوی لوّگوّسه، کهواته لوّگوّس له سایهی دهنگهوه ماناو دهلالهت دیاریدهکات و بهرهمدیّت)<sup>77</sup>، که ماوهی ئامادهیی بوون دهگهیهنیّت، ئهو (بوون)هش دریدا به میتافیزیکای ئاماده دیاریدهکات و بهرهمدیّت)<sup>77</sup>، که ماوهی ئامادهیی بوون دهگهیهنیّت، ئهو (بوون)هش دریدا به میتافیزیکای ئاماده دیاوی دهبات دیاری و بهو (بیون)ه ش دریدا به میتافیزیکای ئاماده دیاریدهکات و بهرهمدیّت)<sup>77</sup>، که ماوهی ئامادهیی بوون دهگهیهنیّت، ئهو (بوون)ه ش دریدا به میتافیزیکای ئاماده دول دیاوی دهبات، که و (بوون)ه ش دریدا به میتافیزیکای ئاماده نوی دهبات، که فکرهیه، بوّیه دریدا سهبارهت به میتافیزیکای ئاماده ده لیّت (بریتیه له دیاریکردنی "بوون" بهو شوی دهبات، که ئامادهیه، دهکری ئهوه روونبکهینهوه که ههموو ئه و شانهی پهیوهستن به بنهماو پرهنسیپ و سهنتهرهوه، به بهردهوامی به "ئاماده" ناوبراون، جا ئهوه ناوی (جهوهم، بوون، ماده، خود، مهدلولی بالا، وشیاری، ویژد بیّت)<sup>۳۲</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> جون ستروك، البنوية وما بعدها (من ليفي شتراوس الى دريدا) ، ص٢١٥.



<sup>37</sup> هبرماس، القول الفلسفي للحداثة، ترجمة د.فاطمة الجيوشي، المنشورات وزارة الثقافة، سورية – دمشق، ١٩٩٥، ص٢٥٩.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> ريْبين رەسىول ئيسىماعيل، جاك دريدا، ھەڵوەشاندنەوە، ل١٨٧.

وشەى دەربپاو (دەنگ phone وشەيەكى دەرەكى نيەو تواناى خۆسپينەوەى ھەيە، ھەروەك دەزانين، كە وشەى دەربپاو، وينەيەكى دەنگيەو (بيستراو) كارنامەكەى ئامادەكردنى چەمكە، كە نوينەرايەتى وينەيەكى دەنگيى دەكات، ھەروەھا وشەى دەربپاو يان وينەيەكى دەنگى لەكاتى ئامادەكردنى چەمكدا وندەبىخ)<sup>. ئ</sup>.

هەروەك وتمان "دال" ويذەيەكى دەنگىيەو لەكاتى ئامادەكردنى چەمكدا خۆى دەسپىٽەوە، بەم پىيە "دال" وشەيەكى دەنگىيەو "مەدلول"ىش چەمكە بۆيە "دال" وشەيەكى دەربراوە لەكاتىكدا كە وشەى دەربراو "دال"ەو وشە نوسراوەكەش دالى دالەكەيە بە لاوەكى دەژەيردرىت بۆ وشەى دەربراو بۆ نمونە كاتى (چەمكى "كول" ئامادە دەكەين پىرىستە دەنگى "گول" دەربرم، بەم پىيە "گول" دالەو وىنەيەكى دەنگيە يان وىنەيەكى بيستراوە، بەلام كاتى دەمەوىت وشەى "گول" بنووسم تەنھا نوينەرى وىنە دەنىگەيە لەميانەى بونيادى تاووسين" دايە كاتى دەمەوىت وشەى "گول" بنووسم تەنھا نوينەرى وىنە دەنگىەكەيە لەميانەى بونيادى بورسيراوە، بەلام كاتى دەمەرىت وشەى "گول" بنووسم تەنھا نوينەرى وينە دەنگىەكەيە لەميانەى بونيادى بورسين" دايە يەتلەر دەنگەيە ئەمورىت وشەى "كەلى" بىنووسم تەنھا نوينەرى وينە دەنگىەكەيە لەميانەى بونيادى "نووسين" دايە يەتلەر ئەنەرىت وشەى تەنە ئەرەرلەر بەرەش يەيەندى بە ھىچ چەمكىكەوە نيە، تەنھا وينەيەكى انووسين" دايە graphic structure، ئەم وينە نووسراوەش پەيوەندى بە ھىچ چەمكىكەوە نيە، تەنھا وينەيەكى بورسراوەييەو ناتوانى نوينەرى ئەو چەمكە بكات لەبەرئەوه بونيادى بىنرارەيى وينەيەكى دەنگيە ئامادەكردنىشى رەر پەساوە كۆنانە كە پىكەيەكى لاۋەكى دەدەن بە وشەى نووسراوە پىكەيەكى سەرەكىش دەدەن بە وشەى دەربراو رەر راغاوتن - وتراو) پاساوينى مىتافىرىكە دەدەن بە ۋەمەي نووسراوو پىرەيەدى سەرەكىش دەدەن بە وشەي دەربراو

رەخنەگرى فەرەنسى "جاك دريدا" لە بوارى رەخنەو ھەٽوەشاندنەوەى فكرى خۆرئاوا رۆٽيّكى سەرەكى ھەبووەو رەخنەشى لە فكرى فەلسەفەى "سوسير" گرتووە، كە لە بازنەى لۆگۆسەنتەريزمدا بووە.

دریدا" جەختی لەسەر "نووسین" کردۆتەوە نەك "ئاخاوتن" کە دوو تەوەری سەرەکی بوون لە بەرھەمھیّنانی ماناو دەلالەت، کە لە سالّی ١٩٦٧ کتیّبی (گراماتۆلۆژیا – زانستی نووسین)ی بلاوکردەوە، بانگەشەيەك بووه بۆ چاوپيّداخشاندنەوەی رۆلّی "نووسین" و ھەلّگيّرانەوەی ھاوكيّشەی (ئاخاوتن – نووسین).

ئەفلاتوون راى وابوو، كە (نووسين لە جەوھەردا شتێكى خراپەو دەرەكيەو زانست بەرھەم ناھێنێ و رووكەشە)<sup>33</sup> بەم پێيە "نووسين" زيانبەخشەو ناجێگيرى مانايەو راستيەكان دەشێوێنێ.

دەسەلاتى مىتافىزىكاى ئامادەى "ئاخاوتن" سەنتەرىزمى دەنگ پەسندەكات و ئامادەيى ھەيە لە فكرى خۆرئاوادا، بۆيە دەبينين "دريدا" (ئەو دەسەلاتە بەراورد دەكات بە باوك كە بەردەوام گومان لە نووسين دەكات و چاوەدىرى دەكات)<sup>73</sup> واتە ئامادەيى تايبەتمەنديەكى دياردەگەرايى (فينومينولۆژيا) "ھرسرل"ى تيايە، ئامادەبوون لە رىكاى "ئاخاوتن"ەوە دەردەبرى و لەسەر بنەماى ھۆشياريە كە لە سالى خۆيدا ئامادە دەبىت و شتىك بەرجەستە دەكات كە لەگەل "مانا"دا يەكانگىر دەبى و رشەكانىش بىركەى "ئامادە" «ئامادە" ھەلدەگرى

تزیفیتان تودوروف، سهبارهت به "نووسین" دهڵیّت "نووسین" دوو مانای ههیه، واته بهپیّی مانای وشهکه به مانای (سستمی نهخشیّنراوی زمانی نووسراو) بهلام له رووی مانای گشتیهوه ئهوهیه که (هموو سستمیّکی شویّنی و دهلالی بینراو دهگریّتهوه)<sup>33</sup> ههروهها "جوناسان کیلهر" جهخت دهکاتهوه که (نووسین زنجیرهیهك نیشانهی بینراوهو کاردهکات بهبی ئامادهیی قسهکهر)<sup>63</sup> بهپیّچهوانهی "ئاخاوتن"هوه که له سستمی مادی نیشانهکاندا بهرجهسته دهبیّ بهلام "ئاخاوتن" له دهنگدا، که نووسین بینراوهو دهبینریّ جیادهبیّتهوه له "ئاخاوتن"و ئامادهیی قسهکهری تیا نیه.

<sup>44</sup> سەرچاوەى پێشوو ، ل ۱۳۲

Jonathan Culler. On deceonstruction Theory and criticism after structuralism. P.19.<sup>45</sup> گۆڤارەن زانكۆس سلىٽمانىم ، ژمارە (٤٠). ئايارە، ٢٠١٣ ، بەشى B

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> س. رافيندران، البنوية والتفكيكية، ترجمة خالدة حامد، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط١، ٢٠٠٢، ص١٤٢. <sup>41</sup> سدرچارهي پيّشور، ل ١٤٣

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> بيرف، زيما، التفكيكية، دراسة نقدية، تعريب اسامة الحاج، المؤسسة الجامعية للنشر والتوزيع، بيروت، ط۱، ١٩٩٦، ص٥٨. هەروەها بروانه: هەڵوەشاندنەوەگەرايى، وەرگيّرانى ريّبين رەسوڵ ئيسماعيل، پيّداچوونەوەى ئازاد صوبحى، ل٥٣. <sup>43</sup> عبدالله ابراهيم، معرفة الآخر، ص١٣٢.

بەم پێيه "نووسين" ئامادەييەكى راستەوخۆى قسەكەر نيەو نيشانە نووسراوەكان جياوازن لەگەڵ ئەو دەنگانەى كە لە ھەوادا پێكدێن و ھيچ تايبەتمەندييەكى مانەوەيان نيە، ئەگەر تۆمار نەكرێن ھەربۆيە (فەيلەسوفەكان رقيان لە نووسين بووە چونكە دەترسن لەوەى كە دەسەلاتى حەقيقەتى فەلسەفە بروخێنىٚ)<sup>٢٦</sup> واتە ھۆكارى ناراستەوخۆيەو حالەتى نائامادەيى ماناو قسەكەرە.

"نووسین" ههنگری زمانی ئامادهو پیْشینه نیه، بهنکو یهکهکانی زمان بهرهمدیّنیّ و داهیّنان بهرجهسته دهکات، "دریدا" ئاماژه به دوو جوّر "نووسین" دهکات، یهکهمیان (ئهو نووسینهیه که لهسهر بنهمای ناوهندیّتی عهقلّهو وشه ئامرازیّکی دهنگی – ئهبجهدیه ئامانجی گهیاندنی وشهی وتراوه) دووهمیان (نووسینی ریّزمانی (سیّنتاکسی) یان دوای بونیادگهری، که پروّسه سهرهتاییهکهی (زمان) بهرهمدیّنیّ، بوّیه "نووسین" درّی وتراوهو نویّنهری دهنگ نیه. (بوون)یش بهبیّ نووسین مهحالّه، ئهویش چوونه ناو زمانی جیاوازیهو بهدهنگهیّنانی بیّدهنگیانه)<sup>۷۱</sup> واته جیاوازی بهرهنگاربوونهوهی پیّکهاته دهلالیهکانی ئاخاوتنه بوّیه نووسین ئامادهبوونیّکی پیْشینهیی مانا نیه.

دوانهییهکانی زانای سویسری فردیناند دی سوسیر، زمان – ئاخاوتن، نووسین – دهنگ (ئاخاوتن) بوونه سهرچاوهی لیّکوّلینهوه زمانیهکانی دریدا خودی خوّشی ناماژه بهوه دهکات که (وهکیهکی نیه لهنیّوان وشهو چهمکهکاندا، ئهگهر وانهبی چوّن زمانه جیاوازهکان دهبینریّن)<sup>۸۱</sup> بهکورتی (زمان نویّنهرایهتی شتهکان ناکات، بهلّکو نویّنهرایهتی چهمکهکان دهکات، دهنگی واژهی دهربپاوی دار، ئاماژه به داریّکی مادی و دیاریکراو ناکات بهلّکو ئاماژه بو چهمکی "دار" دهکات)<sup>۹۱</sup> به پیّیه "دریدا" ئاماژه به درمتکردنهوهی پهیوهندی نیّوان نیشانهو نیشانهبوّکراو دهکات و گرنگی به "نووسین" دهدات نهك ئاخاوتن.

"دریدا" دوای چەندین لیّکۆلینەومی هەلومشاندنەوم گەیشتە ئەو ئەنجامەی کە ھەموو ئەو بەلگەو بۆچوونانە رەتدەكاتەومو "نووسین" پیّش "ئاخاوتن" دەخات، ئەوەشی خستە روو ئەگەر (ئاخاوتن چوارچیّومی ئامادەبوون بیّت ئەوا "نووسین" نائامادەیی و جیاوازی و فرەییه)<sup>.°</sup> لەمیانەی (نووسین)یشدا وەك ئامانجیّك جیّكەوت (الأثر) بەدوای خۆیدا دەھیّنیّ. بەمجۆرە شیكردنەومو جەخت لەسەر بەھاو گرنگی دەق دەكاتەوە، دەبیّته تەومریّك بۆ تیروانین و دۆزینەومی نائامادەیی دەق.

خودی ستراتیژی هه نوه شاندنه وه گهمهی نازادی مهدلوله کانه لهناو نهسهقی زمانیی داخراودا، که مهبهست له خودیّتی نهسهقی زمانیی سهربه خوّ له بونیادگه ریدا، به نکو باس له و داخراوییه دهکات که دهبیّته شاردنه وه ی مهدلولی داله کان، وا له داله کان ده کات که ناماژه بوّ مهدلولی شاراوه بکهن و له کوّتاییشدا داله کان ده گوّریّن بوّ مهدلولی تر، واته زمان دهبیّته دال و ناماژه بوّ دالی تر ده کات، له هه نوه شاندنه وهدا داخستنی زمان به سهر خوّیدا، دریدا مهبهستی له گراماتولوجیایه، وه که دهنیّت (ناتوانین له دهقدا به ره و رووی سه رچاوه یی و شتی تر بچن یان مهدلولیّک له دهره وه ی دهق، دواتر هیچ شتیّک له دهره وه ی دهقدا نیه)<sup>(۵</sup> له ژیّر تیشکی نه مجوّره نه سه قه که زمان ناماژه بوّ دهره وه دهق دمات، نه وه زمانی ده قه کانی تره، زمان ناماژه بوّ دامات که مهبهستی (ده قاویّزان)ه.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> رامان سيلدن، النظرية الأدبية المعاصرة، ترجمة سعيد الغانمي، دار الفارس للنشر والتوزيع، المغرب، ط١، ١٩٩٦، ص١٣١.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> عبدالله الغذامي، الخطيئة والتكفير، ص٥١.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> بشير تاوريريت (د)، التفكيكية في الخطاب النقدي المعاصر، ص٩٦.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> سەرچاوەى پېيشوو، ل<sup>49</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> عبدالله ابراهيم وآخرون، معرفة الآخر، مدخل الى المناهج النقدية الحديثة، ص١٢٦.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> عبدالعزيز حمودة (د)، المرايا المحدية من البنوية الى التفكيك، ص٣٤٨.

Trace "نيشانهو "جێكهوت" - ٢

جيّكەوت (Trace)، (پرەنسىپى بنەرەتى نووسىنەو شويّن و زەمەنى نىه، بەلام پەيوەستە بە ژيان (بېرەوەرى) كە ئەسلّى رەھاى مانا پيّكديّنىّ)<sup>٢٥</sup>، عبدالله الغذامي چەمكى جيّكەوت دەبەستيّتەوە بە چەمكى "نائامادە"وە، چونكە جيّكەوت لەژيّر پەردەى نائامادەدايە، ليّرەدا ئامانجى خويّندنەوە ئەوە نيە كە ماناى نوى بداتە وشەكان، بەلّكو ئامانجى خويّنەر دۆرينەوەى جيّكەوتە، خودى "جيّكەوت"يش زاراوەيەكى ھونەرييە دەچيّتە شويّن مەبەست و ئامانجى دەقى ئەدەبى و ئەركيّكى جوانيە لە چيرۋ بەيەكداچوونى دەقە ئەدەبيەكانەوە ديّت، ئەويش لە ريّگاى فەزاى سياقى جۆربەجۆرى خويّنەرەوە دەستەبەر دەبيّت، جيّكەوت، لە ئەنجامى پەيوەنديەكانەوە ئەويش لە ريّگاى فەزاى سياقى جۆربەجۆرى خويّنەرەوە دەستەبەر دەبيّت، جيّكەوت، لە ئەنجامى پەيوەنديەكانەوە مەرەلەلەدەت، لەمجۆرە خويّندنەوەيەدا، خويّنەرەوە دەستەبەر دەبيّت، جيّكەوت، لە ئەنجامى پەيوەنديەكانەوە سەرھەلدەدات، لەمجۆرە خويّندنەوەيەدا، خويّنەر بەدواى ماناى دياريكراوى وشەكاندا ناگەريّت يان راۋە دركەو خوازەكان شيناكاتەوە، بەلكو بەدواى ئەركى پەيوەنديەكانى نيّوان رەگەزەكاندا دەگەريّت لەپيناو سياقيّكى ئازاد، خوازەكان شيناكاتەرە، بەلكو بەدواى ئەرمى يەيوەنديەكانى نيّوان رەھەزەكاندا دەگەريّت لەپيناو سياقيّكى ئازاد، ئەيتى بەدوادا ديّت و لەو ئەزمونە سەرھەلدەدات، كە چالاكى خويتەرانەى رەخنەگرە كەواتە (جيّكەوت لە ئەسلّدا ھىچ شتىك نيە بەلكو بۆچوونىكە لە دەورى شتەكان، جىتەرت و شتەكانيش يەكناگرىەرە)"<sup>٥</sup>.

"دریدا" ئاماژه بۆ خودی جێکەوت دەکات و رای وایه که (سڕینەوەی شتێك و مانەوەی بەشێکی پارێزراو له نیشانەکان)<sup>30</sup> بەومانایهی که ئەو شته یان ئەو شوێنه جوڵەیەکی دوانەیی بەدوای خۆیدا دەهێنێ، ئەویش رۆیشتنی شتێك و مانەوەی بەشێك لەگەڵیدا، ئەوەی لێرەدا گرنگ بێت تارادەیەك بەلای مانای زمانیدا دەشكێتەوەو دەلالەتەکەی بۆ يەكێ لەم دوو جوڵەيەو كەمبايەخی يەكێكیان، واته جێكەوت دەلالەت له سڕينەوەی شتێك دەكات و مانەوەی بەشێكی پارێزراو واته تەنها ئاماژە نیه بۆ سڕينەوە، بەڵكو ئاماژەشە بۆ مانەوە، فكرەی جێكەوت وەرگيراوەو ئەسڵ نیه، چونكە لە ئەنجامی جیاوازيەكانەوە ھاتووەو فۆرمێك نیه لە فۆرمە رەھاكان و لە كارابوونی "ئامادە"شدا دەبىنرێتەوە كە (ھەڵگری تايبەتمەندی دژە ئەویش "نائامادەیە" لەبرى ئەوەی کە "نائامادە" پێناسە بكرێت بە سيفەتێك كە دژە دەتوانين مامەڵە لەگەڵ ئامادە بكەين، كە دياردەيەكە لە دياردەكانى نائامادەت پيناسە جياوازی)<sup>00</sup>.

بهم پێيه ئاماده ههموو شتێك نيه ههروهك له ميتافيزيكاى خۆرئاوا پهيړهو كراوه، كه به راى "دريدا"ش پێناسهيهك بۆ "جێكهوت" به ئامادهبوونێكى رهها ناكرێت واته (له خودى خۆيدا نيهو به هاتنه ئاراى ئهويترهوهيه)<sup>٦°</sup> ناكرێ نه يهكهم و نه دووهم رهتبكهينهوه، چونكه جۆرێك له لادان ههيه لهنێوان ههردوو نمونهكهداو ديالۆگ ههڵدهگرێ.

ههروهها له رووی ئهسلّی "جیّکهوت"هوه، دریدا رای وایه (ئهسلّ ناتوانیّ ببیّ به ئهسلّ تهنیا به پشت بهستن به دووهم نهبیّ، که پشتیوانی له یهکهمیّتی یهکهم دهکات، بهمجوّره له دیدی "دریدا"دا یهکهم بریتیه له یهکهم و دووهم، بهههمان شیّوه دووهم بریتیه له دووهم و سیّیهم، واته لای دریدا ئهسلّیّکی سادهو رووت لهئارادا نیه، چونکه کاتیّ ئهسلّ وهك ئهسلّ سهرههلدهداو فوّرمهله دهبیّ، ئیدی پیس دهبیّ و وهك ئهسلّیّک له مهقامی خوّی دووردهکهویّتهوه. لیّرهدا ئهسلّ ناچار ئهبیّ ریّگهیهکی تر بکاتهوه بوّ ئهو جیّکهوتانهی دروستدهبن و پاشان دیّن بوّ راستکردنهوه ههموارکردنی خودی ئهسلّ... چونکه ههر له سهرهتاوه جیاوازی ههبووه)<sup>۷۰</sup>، ههروهك وتمان "جیّکهوت" لهسهر ئهویتر (الأخر) دهبیّته ئهسلّی رههاو ههموو ماناو دهلالهتیّك، چونکه "جیّکهوت" هیچ ئهسلّیّکی

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> ناصر حلاوی، سەرەتايەك بۆ خوێندنەوەی فكری دريدا، وەرگێڕانی، ئازاد صوبحی، دەنگ و سێبەر كۆمەڵە وتار، كوردستان، ھەولێر، چاپی يەكەم، ٢٠٠٢، ل٢٠٢. ھەروەھا بروانە: عادل عبدالله، التفكيكية، ارادة الاختلاف وسلطة الفصل.



<sup>52</sup> يوسف وغليسي (د)، اشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الجديد، ص٣٦٥–٣٦٦.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> سەرچاوەى پێشوو، ل٣٦٥ – ٣٦٦.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> عادل عبدالله، التفكيكية، ارادة الاختلاف وسلطة العقل، دار الحكمة للنشر والتوزيع والطباعة، ط١، ٢٠٠٠، ص٩١.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> سەرچاوەى پيشوو، ل٨٩.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> سەرچاوەى پێشوو، ل٩٤.

نيه، كەواتە ماناش ھەموو سەرچاوەيەك وندەكات و دەگەرپٽتەوە بۆ كاريگەرى "جێكەوت" بەمجۆرە گرفتى حەقيقەت و مەعريفەو ئەسلى يەكەم نامينىّ.

"دریدا" رای وایه که جیّکهوت شتیّکه چهمکی میتافیزیکای "ئاماده" دەسپریّتهوه، ئامانجیشی ههڵوهشاندنهوهی فهلسهفهو ئاشنابوون به "ئاماده" له ریّگای کردهی زمانهوهیه، چونکه (سوسیر جهخت لهسهر بهراوردی نیّوان دال و مهدلول (واژهو زبان) دهکاتهوه، بهلام "دریدا" مهدلول پیّش دال دهخات، لهبهرئهوهی بوچوونی "سوسیر" وایه که چهمکهکانی "ئاماده" له دهرهوهی واژهکاندایه)<sup>۸</sup> ههربوّیه به لهناوبردنی بیروّکهی ئهسلّ بهمانای تیّکدان و روخاندنی لوّگوسیّنترالیزم و فوّنوسیّنترالیزمهو فهلسهفهیهکی بیّ سهنتهر دهخاته روو. بوّ تیّگهیشتن لهم بابهته ئهم دهقهی خوارهوهی فهرهیدون عهبدول بهرزنجی وهک نمونه باس دهکهین:

دەقى (ئەمشەق بېدەنگى دەمكورىێَ)ى فەرەيدون عەبدول بەرزىنجى دەقىيّكى كراۋەيەق ۋەك تابلۆيەكى رەنگاق رەنگ ۋا لەخوينەر دەكات، كە مامەللەى دوۋ مەۋدايى لەگەلدا بكريّت، ويّنەكان ۋەك بەشيّكى گەۋرەى شيعرييەت پېكدەھيّنن، دۇاتريش ئاستى زمانى ۋارەكان كە ھەردۇۋ ئاستەكە جيھانبينى دەق دەردەخەن.

زياتريش ليْكوٚلينەوەكە شيعرييەتى جيْكەوت Trace و تابيەتمەندىيەكانى دەخاتەپروو، بەماناى ھەموو رەگەزىك لەسەر بنەماى رەگەزەكانى ترى ئەسەر لە نەسەقەكاندا دروستدەبىّت، ئەويش لەرىّگاى گەمەى جياوازى نيشانەكانەوە بەرھەمدىّت، "چەمكى جىّكەوت – trace/ ئەسەر لە سيسيتەمى ھەلوەشاندنەوەدا پەيوەستە بە چەمكى ئامادەبوو، كە ئاراستە ميتافيزىكىيەكە دەسرىتەوەو گەمەيەكى ئالۆز لەنيّوان مانا درْەكاندا لەبوارى جياوازىدا يىّكدىّت"<sup>٥٥</sup>

هەموو يەكەيەكى بەرھەمەيّنان لە زانستى نووسيندا، بەرەو ئاراستەى جيّكەوت دەچيّتو يەكيّكيش لە بنەماكانى زاراوەى (بلاوبوونەوە – الإنتشار) بەدواى خۆيدا دەھيّنيّت، واتا زيادبوونو بلاوبوونەوەى مانا، كە ناتوانريّت حوكمى بەسەردا بدريّت، كە ئامارْەيەكە بە گەمەى ئازادو جولْەيەكى ھەميشەيىو جيّگيرنەبوونى ماناى نيشانەكانە.

زاراوهی (دووباره) بنهمایهکی تر دهسازیّنیّت، ئەویش جیّکەوته که دووبارهبوونهوهی توانای زمانه، که پهیوهسته به دووبارهبوونهوهی ئەسلّ، که خوّی له توانای دووبارهی بهرههمو نواندنو وهرگرتندا دهبینیّتهوه.

ئەوەى ئيّمە مەبەستمانە قسە لەسەر چەند تەوەريّك دەكەين لە تەوەرەكانى جيّكەوتى شيعرى، كە جيّكەوتى دووبارەيە.

دووباره:

زیاتریش مەبەستمان دووبارەیەكى میكانیكى نییە، لە دووبارەى واژەكانو ئەركە پەوانبێژییەكەى لەنێوان پەيوەندىيە دووبارەكان پێكدێت، بەڵكو مەبەستمان "دووبارەى ئەسڵو تواناكانى بەرھەمە لەژێر سايەى نزيكبوونەوەى واژەكان لە دووبارەبوونەوەدا"<sup>٦٠</sup> كە فرەيى يەكەكانى مانايەو دەلالەتى جياواز دەخاتەپروو.

ئەوەى ئاماۋەى پێدەدەينى مەبەستمانە زاراوەى (دووبارە)يە لەم دەقەى (فەرەيدون عەبدول بەرزىنجى – ئەمشەو بێدەنگى دەمكوژێت)دا كە دەڵێت:

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> محمد عنانى (د)، المصطلحات الأدبية الحديثة، دراسة ومعجم انكليزي/ عربي، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، ط۲، سنة ۱۹۹۷، ص۱۳۷ – ۱۳۸.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> عماد حسيب محمد (د)، بئار النص، قراءات تفكيكية في الشعر الحداثي، دار أطلس للنشر والإنتاج الإعلامي، ۲۰۰۹، ص ۱۸۳

عيماد حةسيب محمد، بناء النص: ص ١٨٤

کیٰ یه ئەمشەق لەدەرگاكەي ژوورەكەم ئەدا؟ رەنگە با بى لەدوورەوە ملى بۆ ئەم ناوە نابىّ دەبىٰ ئېستا دووکەٽى ئاھى چەند دٽى لەقوولايى دەروونا بىٚ؟ \* \* \* \* \* \* \* \* \* ئەمشەو بېدەنگى دەمكوژى نه با به هاناما دهگا نه ئەو ئەستېرە كزبووەي لهيهنجهرهوه دهيبينم ئەم ديوارە شىٰ گرتووەش هاكا . . . بەسەرما . . . دارما! ئەمشەو بېدەنگى دەمكوژى کیٰ بیٰ لهگەل سۆزی گەرما دەسىتى ناز بىنى بەسەرما بي تۆ يايزيكى وشكم رۆ**ژەكان**م رەق ھەلاتوون . . . <sup>٦١</sup>

(دووباره) لهم دهقهی سهرهوهدا، خۆیی لهچهند ئهرکێکدا دهبینێتهوه: (ئامراز، رهگ، واژهکان). ۱. ئامراز :

أ. ئامرازى پرسيارى "كى " دووجار دووباره بۆتەوە، لە حالەتى يەكەمدا: (كىّ) لەگەل وشەى (ئەمشەو)دا ھاتووە، دەلالەت لەوە دەكات كە شاعير لە حالەتىكى بىئاگاييدايە لەگەل خودى خۆيدا ھاوتابووەو حەزناكات كەس لەدەرگاى ژوورەكەى بدات، بە بەلگەى ئەوەى "كىّ يە ئەمشەو" لەسەرەتاى دەقدا كەوتۆتە پروو، لە حالەتى دووەمدا لەدەرگاى ژوورەكەى بدات، بە بەلگەى ئەوەى "كىّ يە ئەمشەو" لەسەرەتاى دەقدا كەوتۆتە پروو، لە حالەتى دووەمدا : (كىّ) لەسەرەتاى كەوتى تە شاعير لە حالەتىكى بىئاگاييدايە لەگەل خودى خۆيدا ھاوتابووەو حەزناكات كەس لەدەرگاى ژوورەكەى بدات، بە بەلگەى ئەوەى "كىّ يە ئەمشەو" لەسەرەتاى دەقدا كەوتۆتە پروو، لە حالەتى دووەمدا : (كىّ) لەسەرەتاى كەوتۆتە پروو، لە حالەتى دووەمدا : (كىّ) لەسەرەتاى كەوتۆتە پروو، لە حالەتى دووەمدا دەدەرگاى ئەرەى يەندەرى تەرەى تەرە بەلەتى يە ئەمشەو تەلەتەتى دەقدا كەوتۆتە پروو، لە حالەتى دووەمدا : (كىّ) لەسەرەتاى دەقدا كەوتۆتە پروو، لە حالەتى دووەمدا : دىتى ئەيەن يەندەيەن يە بەلەتى ئەرەى تەرە ئەرەرى تەرەرەكەى بەت بە بەلەتەيەن ئەرەى تەرە يەندەن يە ئەمشەو" لەسەرەتاى دەقدا كەرتۆتە پروو، لە حالەتى دەۋە دەلەتى تەرەبى ئەرەن تەرەرە ئەلەتەن يەندەيەن يەرەن يەرەن يەرەن يەرەن يەندەيەن يەندەيەرەت تەرەرەن يەتەن ئەتەرەن يەرەن يەرەن يەرەن يەرەن يەرەن يەرەن يەرەن يەتەن يەرەن يەن يەرەن يە<</p>

ئامرازی (نه) دووجار دووباره بۆتەوە جاریّك لەگەڵ (با) جاریّكیش لەگەڵ (ئەستیّرە كزبووەكان)دا دوای ئەوەی دەيەويّت ئاشنا بيّت بە پەيوەندىيەكان، بەلاّم جەخت لەسەر نائوميّدی دەكاتەوە بەتايبەتی لەگەڵ (با)و (ئەستيّرەكان).

۲. دووبارهی (رهگ) :

لهی دووبارهی (رِهگ) دا که مهبهستمان رِهگی کرداره دووباره بۆتهوه ، ئهویش ( ب ) که رِهگی کرداری بوونه که سهراپای دهقهکهی داگیر کردووه ، بهڵام به دووبارهیهکی جیاواز ، که ئهم دووبارهیه دهبیّته هوّی فرهیی دهلالهت له بوونی مانای جیاوازدا و له رِووی (مانا) وه دهلالهت دهخوڵقیّنیّت .

ئەگەر تێبینی بكەیت رەگی كرداری بوون بە شێوەيەكی جیاواز و بە دەلالەتی جیاواز سەریھەڵداوەو لە سەراپای دەقدا بەم شێوەيەی خوارەوە ھاتووە :

> بەرگى ئەكەمى ديوانى فەرەيدون عەبدول بەرزنجى، ل ٢٠٢ <sup>61</sup> گۆلۈك كەڭۋارى زانكۆى سلينمانى . ژمارە (٤٠). ئايارى ٢٠١٣ . بەشى

٤٧

B

- رەنگە با بى
- دوورهوه ملى بۆ ئهم ناوه نا بێ
  - ٣. دەبى ئىستا
  - ٤. له قوولایی دهروونا بی
  - کێ بێ لهگهڵ سۆزى گەرما

له يهكهمدا: (ب) كه رهكى كردارى (بوون)ه + (ێ) كه جێناوى لكاوه بۆ كەسى سێيەمى تاك (ئەو)، دەلالەت لەوه دەكات، كه ئەو پەيوەندىيە بەھێزەى لەگەڵ خەڵكدا نييە(گومان)ىخستۆتە سەر ئەو كەسەى كە لە دەرگا دەداتو لە كۆتاييدا دەڵێت : (رەنگە بابێت ).

له دووهمدا : (بێ) که کورتکراوهی (بێت)هو وهك ئهسپێکتێک بۆ ددهرخستنی تافی کرداری لێکدراوی (مل + نان) هاتووه، کردارهکه ماناکهی وا دهرخستووه که یان (با)یه یان (کهسێک)ه نامۆیهو نازانێت پوو بکاته کوێو بهرێکهوت هاتۆته ئێره.

له سێيهمدا : (ب) + (ێ) لهڕهگی کرداری (بوون)هو سهرچاوهی گرتووه، که ئهسپێکتی (ده)ی وهرگرتووهو بۆ کاتی ئێستايهو زهمهنهکهی دياريکردووه.

له چوارهمدا : (ب + جیّناو) له رهگی کرداری (بوون)هوه سهرچاوهی گرتووه و دهستهواژهی (قوولآیی دهروون) هاتووهته ناو دهقهوه و به نزیکایهتی بو مروّ بهکاردیّت. لیّرهدا دهردهکهویّت که (مروّ اله دهرگای ژوورهکه دهدات، نهك (با)، بهلام نازانریّت که ئه مروّ فه کیّ یه، بهلام له ههولّی ناسینیدایه، بوّیه گومان دهکریّت له ناسینی مروّ فهکه. له پیّنجهمدا : (به + بیّ + توّ) لهگهل ئامرازی (کیّ)ی پرسیاردا هاتووه، لهم حالّهتهدا دهزانیّ که (مروّ هو (با) نییه، چونکه لهگهل جیّناوی که سی سهربه خوّدا هاتووه، (توّ) که نازانریّت ئهم جیّناوه بوّ (نیّر)ه، یان بوّ (میّ)، واتا گومان دهکریّت له جوّری رهگهزه که نیّره یان میّ، لهبهرئهوه گومان بهردهوامه و به نهناسراوی دهمیّنیّتهوه.

ئەركى سىڭھەم : دووبارەى بنياتى وشە:

بۆ ئەم مەبەستە دەگەپێينەوە سەر ناونيشانى دەقى ( ئەمشەو بێدەنگى دەمكوژێ ) تا رادەيەك لە ( ناونيشان)ى دەق بدوێين بە تايبەتى لە تيۆرەكانى دواى بونيادگەرى لە سەروو ھەموشيانەوە تيۆرى ( خوێندنەوە و وەرگرتن ) ، يەكێك لە پرنسيبەكانى گرنگيدانە بە ( خوێنەر ) لە پرۆسەى (گەياندن) دا و چەقى چالاكييەكانى لە بەرھەمهێنەر / دەق دەگوێزێتەوە بۆ خوێنەر دەبێتە بنەمايەكى گرنگى ( گەياندن ) و تيشك دەخرێتە سەر خوێنەر و دەق ، چونكە لە دواى بونيادگەرى تيشك دەخرێتە سەر خوێنەر و دەچ ، يەكێكيش لەو داهێنانە ئەدەبيانە ( ناونيشان )ە بە مانايەك كە ( دياردەيەكى گەياندنى سيمانتيكە ) <sup>17</sup>و چەندىن جۆر ئەرك وەردەگرێت وسەرنجى وەرگر بە لاى خۆيدا رادەكێشێت ، ھەروەك لەم ھێڵكارىيەدا دەبينرێت :

له پِيْناوئەوەى دەقەكە وەك خۆى بميْنيْتەوە و هيْلْكارىيەكە بەم شيْوەى خۆى بيّت :



<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> عبدالقادر رحيم ، على الضونة ، دراسة تطبيقية ، دار التكوين للتاليف و الترجمة و النشر ، ط ۱ ، ۲۰۱۰ ، ص ۸۹ .

🌡 🛛 گۆۋارى زانكۆى سليٽمانى . ژمارە (٤٠). ئايارى ٢٠١٣ . بەشى 🕻

لهم حالهتهدا دمق دهکهویّته ژیّر ناماژهی ( ناونیشان) موه و سهرنجی وهرگر به لای خوّیدا رادهکیّشیّ و ناونیشانه دهبیّته ناویّنهی دمق و وهرگر و پیای تیّدهپهڕیّت و دهبیّته پردیّکی پهیوهندی و هوّکاریّکه بوّ چوونه ناو دمق ، کارهکهش ( گرنگترین کوّدی هیّمایت دهداتیّ)<sup>۱۲</sup> پهیوهندییهکانت بوّ رووندهکاتهوه و شیّوهیهکی پراگماتیکی له خوّ دهگریّت . نهو وشانهی که له دهقهکهدا هاتوون و دوباره بوونهتهوه بهشیّکیان لهو وشانهن که له ( ناونیشان ) دا هاتوون ، وه

۱- وشهی (ئهمشهو)

ناونیشانه که بریتیه ( ئهمشهو بیدهنگی دهمکوژی ) وشهی ( ئهمشهو ) له دهقه که و ناونیشاندا ههیه (۱)جار له دهقدا هاتووه و (۳) جاریش له ناونیشان کۆپلهکاندا دوباره بووهتهوه وشهی ( ئهمشهو ) ئاوه لکاریکی کاتییه ( زهمهن)ده لالهت له کاته دهکات که روداوه کهی تیادا رووده دات ، چونکه ئیستا رووداوی کوشتنه که رووینه داوه ، که ( رووداوی بیدهنگییه )و له ئه نجامدا مردنی به دواوه یه ، به لام :

- أ- راسته رووداوى كوشتنهكه له ( شهو ) دايه و نازانرين چ شهويكه و له چ وهرزيكدايه .
- ب- ( كات ) روودانى رووداوەكە لە شەودايە ، بەلام ( كاتژمير رۆژ ھەفتە مانگ سال ) ديارى نەكراوە .
- ت— به دیارینهکردنی ساتهوهختی مردنهکهی له ههفته و مانگ سالهکهدا دهلالهت له دریّژگردنهوه ی ئهبهدییهتی ئهو زهمهنه ناخوْشه دهکات ، که شاعیر ئاواتهخوازییهتی .
  - پ- (گومان ) له روودانی کارهساتی مردنهکهی دهکریّت ، لهوانهیه به پیّچهوانهوه بیّت .

۲- وشهی (با)

دووجار له دەقدا دووباره بووەتەوە ، ( با ) هێزێکی سروشتی گەورەيە و هێزێکی له بننەھاتووە له ئيرادەی مرۆڤدا نيه ، بۆيە :

- أ- دەشى ببيتە گوتاريك لە ئاست يست و ئارەزووەكانى شاعيردا نەبى يا خود گوتاريك بى لە ئاست ويست و ئارەزووەكانى شاعيردا بى .
- ب– نازانری ئهو ( با ) یه چ جۆره بایهکه ، ویّرانکهره یان سوودبهخشه ، چونکه له ئیرادهی کهسدا نییه .
- ت— به بەلْگەى ئەوەى شاعير دەلْيّت ( نە با بە ھاناما دەگات ) دوبارە شاعير جەخت لەسەر ئەو ھيّزە سروشتيە گەورە دەاتەو كە لە ئاست خوديّكى بچووكدا رۆلّى نابيّت .

#### بەشى سىێيەم : پراكتيزەكردنى تيۆرەكە:

لەتوێژينەوەكەدا ھەوڵ ئەدەين بەپێى توانا فكرو فەلسەفەى "دريدا" لەئەدەبى كورديدا پراكتيزە بكەين بەسەر يەكێك لە دەقەكانى "ئەنوەر قادر محەمەد"دا بەناوى "چراو مەشقەلان" لەپێگەى ھەڵوەشاندنەوەى "دژەكان"و"جياوازى"يەوە، ئاراستەكانى ھەناوى دەق بخەينەپروو:

دەقەكە :

چراو مەشقەلان

وهکو چرای کز سوتاوی بهندهری دوور،

تيشكم ناگاته ئەو كەنار،

غەريبى كێو لەبن دێنێت،

<sup>63</sup> عبدالقادر رحيم ، على الضونة ، دراسة تطبيقية ، ، ص ٩١ .



هەر لەلوتكەكانى كورد دا، من مەشقەلأنى ئاگرم، شەوانى تاريكى زستان، دەكەمە شەوقى چراخان، ..... <sup>(۱)</sup>

ئەم دەقەى سەرەوە ئەزمونىڭكى نويـى ھاوچەرخە، لە ناوەرۆك و فۆرمدا، پيـناسەيەكى تايبەتە، بوونىكە لە كۆمەلىّ پەيوەندى، جيھانىكەو چەمكە كۆنەكانى تىيپەراندووە، چەشنىك لە جياوازىو بەيەكداچوونو ھەلگەرانەوە دەخولقىنىّ، بەكورتى شيعرىكى نوىّو دەربريىنىّكى نويّيە بۆ شتەكانو بونيادىّكى نويّيە بۆ دەربرين.

بۆيە لێرەدا، سەرەتا دوو جۆر دەق دەخەينە پروو، دواتر ئەو دەقەى سەرەوە، دەخەينە خانەى شيكردنەوەو ھەٽرەشاندنەوە، كە دەقێكى نوسەرانەيە"writerly text " بەمانا(بارت)يەكەى ئەو دەقەيە كە پرۆسەى خوێندنەوەو داهێنانى مانا لەسەر زهنييەتى خوێنەرەو سەرلەنوى دەق دەنووسێتەوەو زۆرجاريش دەقى ترو جيهانێكى تر پێكدەهێنێت، ياخود خوێنەر دەبێتە بەشێك لەبەشەكانى دەق، كە خوێندنەوەيەك بەدواى خۆيدا دەھێنێت سەرەتاو كۆتايى نييە، بەھۆى "نووسينەوە" دەق بەپرووى خوێنەردا دەكرێتەوە، ئەوەى گرنگ بۆت لىزەدا جياكارييەكى زۆر دەكەويتە نيوان "دالو مەدلوول"ەوەو بەيەككەيشتنيان ئەستەمە، بەجۆريك نيوانيان فراوان دەبى دالەكان پراستەرخۆ ئاماژە بە مەدلول ناكەن . لەبەرامبەريشدا، كاتى باس لەدەقى "نووسەرانە" دەكەين پيريستە ئاوريكىش لە دەقى "خوينەرانە" readerly text

۱ ئەنوەر قادر محەمەد ، زريانو زايەڵەو زنار، شيعر، وەزارەتى پۆشنېيرى، چاپخانەى دلێر، سلێمانى ، ۲۰۰٤، ۱۱۰∪.

داهێنانی مانا له زەينی خوێنەردا نييه، بەڵكو پێشوەخت نووسەر ھەژموونی مانای خۆی پروونكردۆتەوە، خوێنەر لەم جۆرە دەقانەدا پێی پێنادرێت بيربكاتەوەو داھێنانی لێسەنراوەتەوەو خوێنەريش ويستو ئارەزووەكانی نووسەر پەسەند دەكات.

کاتی بونیادی دەقی "چراو مەشقەلان"ی ئەنوەر قادر دەخویٚنینەوە، کە بە زمانیٚکی ھونەری نووسراوەو لەودیو وشەو دالەکانەوە چەندین مانای جیاوازی لەخۆ گرتووە، بەو مانایەی کە دەق ھەڵگری تۆوی "جیاوازی"یەو سەرەپای دوانە لیٚکدژەکانیش مانای جیاواز دەخولقیٚننو ئیٚستاتیکایەکی زمانیی لەخۆ دەگرن.

ستراتیژی هەڵوەشانەوە بەدوای زمانو خلیسکانی زماندایەوپرۆسەی ماناش (مەرگو حەسرەتی ئاواتەکان) لەدەقەكەدا، لەوە دڵنیاین كە خوێندنەوەی دەق بە ستراتیژی ھەڵوەشاندنەوە ڕاڤە بكەینو لێكدژەكان دیاربخەین، بەلاّم لەسەرەتادا ئەو دالانە دیاریدەكەین كە ھەڵگری تۆوی جیاوازینو كێڵگەی دەلالى دەقەكەن:

ويْنەي ١

چرای کز سووتاو من ..... مەشقەلأنی ئاگرم شەوانی ..... تاریکی زستان

شاعیر له دیری یهکهمدا (چرای کز سوتاو) بهچهشنیکه که ههمیشه بهدوای مهرگو نائومیّدیدا خول دهخواتو جوانییهکانی تووشی مهرگ بوون. لهدیّری پیّنجهمدا، شاعیر ههڵگری پهیامیّکی گهورمیهو ریشهی نهو پهیامه دهگهریّتهوه بو وتهزای "دیکارت" که دهڵیّت(من بیردهکهمهوه، کهواته ههم)واته من"ههم"و"بوون"م ههیه، بوّیه مهشقهلانی ناگر ههلّدهکریّت(من بیردهکهمهوه، کهواته من ههم) نهم پالّپشتیکردنه له فهلسهفهی لوّگوّستیترالیزی خوّرناوایی زوّر بهزهقی دهردهکهویّت، ههربوّیه دهبینین کهچوّن لای دریدایی پوّستموّدیّرنه دهخریّته به رواقهکردنو لیّکدانهوهی جیاوازهوه، (دیکارت له نیّوان (من)و (بیرکردنهوه) ههرّموونی نهوروپا بهسهر نهوروپا دهبینی، منی ديكارتى هەڵگرى مێژووى ئەوروپايەو تەعبير لەو سێنتەرە دەكات كە ئەوروپا بەردەوام خۆى تێدا دەبينێتەوە)<sup>3۲</sup>.

له دێڕى شەشەمدا "شەوانى تاريكى زستان" كێشەو ململانێكانى دەق لێرەدا كۆتايى پێدێت، بەدەلالەتى ئەوەى ھەميشە مەشقەلان لەشەوى تاريكدا شەوقى دەبێت، شاعيريش بە پلانێكى داڕێژراوى پێشوەخت ئەو شەوە ڕوناك دەكاتەوەو مژدە بە ژيانێكى نوێ دەداتو ئەنجامى پلانەكەى بەدىدەھێنێت.

وينهي (۲)

لەودىو وشەو دالەكاندا چەندىن ماناى جياواز بەدىدەكرىٽت كە بەماناى بەرھەمھىّنانى دوانە لىّكدرەكان دىّت يان ھەڵبر¢ردنيان،

| ستونی ۲       | ستونی ۱      |
|---------------|--------------|
| چراو مەشقەلان | چرای کزسوتاو |
| ئەق           | من           |
| شەوانى رووناك | شەوانى تاريك |

لهم راڤهيهدا درُهكان لهستووني (٢)دا راڤهيهكي مهنتقييان بۆ دهكهين كه بريتين له:

- (چراو مەشقەلأن) ھەلگرى كۆمەلى سىفەتو ماناى جياوازەو نىشانەى {رووناكى، رەوينەوەى تاريكى،
  تىشك، ئاسۆ، شەوقدانەوە، گروشەوقى سەركەوتن} دەدەن .
- ئەو ..... من، لە كەلتورى رۆژئاوايى ئاماژە بە (خيّر/شەر)، (ژيان/مەرگ)، (خۆرئاوا/خۆرھەلات)،
  (ئاخاوتن/نووسين)، (ئامادە/نائامادە).... تاد، كە ھەميشە يەكيك لەم دوانە ليّكدژانە بەسەر ئەويتردا
  سەپينىراوەو بورە بە بورنو حەقيقەت.
- شەوى رووناك، دێڕى شەشەمى دەقە شيعرييەكەيە لەگەڵ ناونيشانى دەقەكە (چراو مەشقەڵن)
  يەكدەگرێتەوەو تەنھا لەفۆرمدا جياوازنو مەبەستو ئامانجيان تەنھا رووناكييە، حاڵەتى ژيان/مەرگ لەم
  دالەدا يەكاڵ دەبێتەوەو مانايەكى سەرمەدى پێدەبەخشێت، جەختكردنەوەى پڕاوپڕى ناونيشانەكەيە، كە
  لەبنياتى دەقى بازنەييدا دەبينرێت .

وينهي (۳)

| ستونی (۲) نالۆژیك |               | ستوونی (۱) لۆژيك |
|-------------------|---------------|------------------|
| چرای کز سوتاو     | $\rightarrow$ | چراو مەشقەلان    |
| من                | $\rightarrow$ | ئەق              |
| شەوى تارىك        | $\rightarrow$ | شەوى رووناك      |

لهویّنهی (۲)دا پاقهی دالهکانی ستوونی (۱) کراوهو پیّویستی بهدووباره کردنهوه نییه، گرنگ ئهوهیه کیّلّگهیهکی دهلالیو مانای جیاوازیان ههڵگرتووه، واته ئهو مانایهی که لهستوونی (۱)دا نهوتراونو پهگهزه بیّدهنگهکانن، هاتوونه دهنگو ماناکانیان له ویّنهی (۲) له ستوونی (۱)دا دوّزراوهتهوه.

شاعیریش له فهزایهکی ههڵچوونو هیّرشبهردایهو جهختکردنهوهیه بۆ حاڵهتی لۆژیکیو شکاندنی ئهو سنووره چەقبەستووەی کۆمەڵگەکەی .

<sup>64</sup> دريدا، رمخنه له سينتراليزمى خۆرئاوا، عبدالمطلب عبدالله، چاپ و پهخشى سەردەم، سليمانى، ٢٠٠٥، ل٦



گۆۋارى زانكۆى سليخانى . ژمارە (٤٠). ئايارى ٢٠١٣ . بەشى

وينهي (٤)

ئەوەى شاعير لە شێوازو ماناى دەقدا تەوزيفى كردووە، وێناى ئەو ڕۆژەيە، كە فەزايەكى كراوەو تۆوى ژيانى جيهانێكى ديموكراسى بە كۆمەڵگەى مەدەنى بچينريٽ، چيتر ويێنەكانى ژيان/مردن بە ئايدۆلۆژى تاك جەمسەرى دووبارە نەبيٽتەوە ئوميّدى شاعيريش ھزرو چەمكە جياوازەكان ڕێزى ليٚبگيريّتو ئەو ... ئەويتر نەكريّنە ئامانچ.

ئيِّمه ليَرِمدا تەنها مەبەستمان ھەڵوەشانەومى دوانە ليَكدرُمكان نييە، بەڵكو جەختكردنەوميە لەسەر فەلسەفەى "دريدا" كەخۆى لەدارمانو ھەڵوەشاندنەومى فەلسەفەى ميتافيزيكدا دەبينيَّتەومو دميەويَّت ئەو سەنتەرانە تيَك بشكيَنىَ كە بوونو حەقيقەت دەبەخشن لە جيھانى تاك جەمسەريدا.

دروستكردنو پێكهاتهى ئەم جۆرە فەزايەو خوێندنەوەى جۆراوجۆرى دەقەكان بەيەكێك لە ستراتيژى ھەڵوەشاندنەوە ئەنجام دەدرێت ئەويش "جياوازى"يەو لەسەر بنەماى ئەم دوو سيفەتەى خوارەوە يێكدێت<sup>°7</sup>:

- لهسهر بنهمای دالهکانهو مهدلوولی جیاواز بهرههمدیننی و زمانی (نووسین) پیش (ئاخاوتن) دهخات.
- ۲) خودی "جیاوازی" خوّی لهشیّوهی درهکاندا دهبینیّتهوه، وهك (پووناكی/تاریكی، خیّر/شهر، ئاگر/ئاو، غهرییی/ئاشنایی، ئاماده/نائاماده،.... تاد).

ئەنجام :

- ۱) فەلسەفەى ھەڵوەشاندنەوە رەوتێكى نوێگەرىيەو فەزاى كراوەى لەبەردەم گوتارەكان خستەروو، دژى ميتافيزيكاى خۆرئاوايە، كە بەدرێژايى مێژوو يەكێ لەم دوانە لێكدژەكان ئاخاوتن/نووسن، ئامادە/ نائامادە، خۆرئاوا/خۆرھەلات دەخاتە پێشو ئەويتر پەراوێز دەخات.
- ۲) دەقى "چراو مەشقەلان" دەقىيكى نويىيەو ھەلگرى تۆوى جياوازىيەو لەرىيكەى خويندنەوەى ھەلوەشاندنەوە راۋەى جۆربەجۆرى بۆ دەكرىت.
  - ٣) كاتي خويْندنەوەكان بە ميتۆدى ھەڵوەشاندنەوە ئەنجام دەدريْن بەئامانجى بنياتنانەوەيە.
- ٤) دەقى "چراو مەشقەلان" رېڭە بەخوينەر دەدات رۆبچىتە قولاييەكانى دەقو دەلالەتى بېكۆتا بەرھەمبەينىنى دەقەكەش بەكرارەيى بمينىنىتەرە .
- ٥) ستراتیژی هەٽوەشاندنەوەی دەقی "چراو مەشقەلان" لەئەنجامی "دوانە لیّکدژەکان"و "جیاوازی"یەوە سەريھەٽداوە.

#### سەرچاوەكان

# سەرچاوە كوردييەكان:

- 🚽 ئەنوەر قادر محەمەد ، زريانو زايەڵەو زنار، شيعر، وەزارەتى پۆشنېيرى، چاپخانەى دليّر، سليّمانى ، ٢٠٠٤.
  - ۲- دريدا، رەخنە لە سينتراليزمى خۆرئاوا، عبدالمطلب عبدالله، چاپو پەخشى سەردەم، سليمانى، ۲۰۰٥.
- ۳- رێبين رەسول ئيسماعيل، جاك دريداو ھەڵوەشاندنەوە، وەزارەتى رۆشنبيرى و لاوان، بەرێوەبەرايەتى چاپ و بلاوكردنەوەى سلێمانى، ۲۰۱۰.
- ٤- رێبين رەسوڵ ئيسماعيل، ھەڵوەشاندنەوەگەرى، پێداچوونەوەى ئازاد صوبحى، دەزگاى رێبين بۆ چاپ و پەخشى كتێب، چاپى يەكەم، ٢٠٠٤.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> عماد حسيب محمد، بناءالنص، قرارات التفكيكية في الشعر الحديث، اطلس للنشر والانتاج الاعلامي، القاهرة، ط١، ٢٠٠٩، ص٦٥

٥- ناصر حلاوى، سەرەتايەك بۆ خويندنەوەى فكرى دريدا، وەرگيْرانى،ئازاد صوبحى، دەنگ و سيْبەر كۆمەللە وتار، كوردستان، ھەوليْر، چايى يەكەم، ٢٠٠٢. ھەروەھا بروانە: عادل عبدالله، التفكيكية، ارادة الاختلاف وسلطة الفصل.

سەرچاوە عەرەبىيەكان:

- ٦- بشير تاوريريت (د)، التفكيكية في الخطاب النقدي المعاصر، دار رسلان للطباعة والنشر والتوزيع، سوريا دمشق، ط١، ٢٠٠٨.
  - ٧- بيرف، زيما، التفكيكية، دراسة نقدية، تعريب اسامة الحاج، المؤسسة الجامعية للنشر والتوزيع، بيروت، ط١، ١٩٩٦.
- ٨− تيري ايكلتن، مقدمة في نظرية الأدب، ترجمة ابراهيم جاسم العلي، مراجعة د. عاصم اسماعيل الياس، دار الشؤون الثقافية، بغداد، ١٩٩٢.
  - ٩- جوليا كريستيفا، علم النص، فريد الزاهى، دار تويقال، الدار البيضاء، ١٩٩٧.
  - ۱۰ جون ستروك، البنوية وما بعدها (من ليفي شتراوس الى دريدا) ترجمة د. محمد عصفور، الكويت، ۲۰۰٦.
    - ۱۱- جيرار جينيت، مدخل جامع النص، ترجمة عبدالرحمن ايوب، دار تويقال، الدار البيضاء، ط۲، ١٩٨٦.
      - ١٢- رامان سيلدن، النظرية الأدبية المعاصرة، ترجمة سعيد الغانمى، بيروت، ط١، ١٩٩٦.
  - ١٣- رولان بارت، درس السيمولوجيا، ترجمة عبدالسلام بنعبد العالى، دار تويقال للنشر، المغرب، ط٢، ١٩٨٢.
  - ١٤– س. رافيندران، البنوية والتفكيكية، ترجمة خالدة حامد، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ط١، ٢٠٠٢.
  - ١٥ سمير سعد الحجازى (د) نظريات المعاصرة في تفسير الأدب، النظرية والتطبيق، القاهرة، ط١، ٢٠٠١.
    - ١٦- شجاع المسلم العاني (د)، قراءات في الأدب والنقد، من منشورات اتحاد الكتاب العرب، ١٩٩٩.
    - ١٧- اعبدالله الغذامي، الخطيئة والتكفير، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، ط٦، ٢٠٠٦.
- ١٨- عبدالله الغذامي، (د) المشاكلة والاختلاف، قراءة في النظرية النقدية العربية وبحث في شبيه المختلف، المركز الثقافي العربي، يروت، ١٩٩٤.
- ١٩ عزالدين المناصرة، علم التناص المقارن، نحو منهج عنكبوتي تفاعلي، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط١،
  ٢٠٠١.
- ٢٠ عبدالعزيز حمودة (د)، المرايا المحدبة من البنوية الى التفكيك، عالم المعرفة ٢٣٢، سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب/ الكويت، ١٩٩٨.
  - ٢١– عبدالوهاب المسيري (د)، موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، نموذج تفسيري جديد، دار الشؤون، مصر، ط١، ١٩٩٩.
    - ٢٢ عبدالله ابراهيم، معرفة الآخر، مدخل الى المناهج النقدية الحديثة، بيروت، ١٩٩٠.
  - ٢٣– عماد حسيب محمد، بناءالنص، قرارات التفكيكية في الشعر الحديث، اطلس للنشر والانتاج الاعلامي، القاهرة، ط١، ٢٠٠٩.
    - ٢٤ فاطمة البريكي، مدخل الى الأدب التفاعلي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط١، ٢٠٠٦.
      - ٢٥ ميجان رويلي، دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط٢، ٢٠٠٠.
- ٢٦ محمد عزام، تحليل الخطاب الأدبي، على ضوء المناهج النقدية الحديثة، دراسة في نقد النقد، من منشورات اتحاد الكتاب العربي، دمشق، ٢٠٠٣.
  - ٢٧- محمد عزام، النص الغائب، تجليات التناص في الشعر العربي، منشورات اتحاد الكتاب الوب، دمشق، ٢٠٠١.
- ٢٨ محمد عنانى (د)، المصطلحات الأدبية الحديثة، دراسة ومعجم انكليزي/ عربي، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، ط٢، سنة ١٩٩٧.
  - ٢٩– يوسف وغليسي (د)، اشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الجديد، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط١، ٢٠٠٨.
    - ٣٠ هبرماس، القول الفلسفي للحداثة، ترجمة د.فاطمة الجيوشي، المنشورات وزارة الثقافة، سورية دمشق، ١٩٩٥.

سەرچارە ئينگليزىيەكان: ..

31- Jonathan Culler. On deceonstruction Theory and criticism after structuralism.



كان النقد بشكل عام ينظر الى الكاتب بقدسية ويعتبره وحده خالقاً لأي عمل أدبي ومبدعا له. إلا أن أطلق المفكر والباحث الفرنسي المعروف رولان بارت صرخته المشهورة "موت الكاتب"، حيث أعطى استقلالية لامحدودة للنص حتى من مؤلفه، بأعتبار النص نهج متناغم ومنسجم للعلامات اللغوية التي تتفاعل فيما بينها حسب قواعد اللغة، دون أي تأثير يذكر حتى من صاحبه.

وأضاف مفكر فرنسي آخر وهو جاك دريدا بدوره مبدأ و بعداً آخر في المنهج النقدي مابعد البنيوي أي "التفكيكية"، مستفيداً في الأساس من طروحات العالم اللغوي السويسري فرديناند دي سوسير الذي يرى في (الأختلاف) منبعاً للمعنى والدلالات.. وبنى دريدا نظريته هذه بالضد في مركزية الفكر الأوروبي (logocentrisme) المتجمد، التي تقوم بارجاع كل شئ الى قوانين المسبقة الثابتة.. وقد أطلق دريدا بمنهجه هذا العنان الى تعددية القراءات والمعنى للنص، أو ما يسمى الآن بالنص المفتوح. يستطيع القارئ أياً كان مستواه ومنظوره النقدي تفسير النص وفق مايراه وحسب قدرته وخلفيته الثقافية والفكرية. ويشبه دريدا النص بالأرضية التي ينحت فيها الأركيولوجي الشقوق لأكتشاف آثار جديدة، مثله مثل القارئ الذي يبحث في ثنايا وأعماق النص المفتوح جني ثمار معاني جديدة مع كل تنقيب جديد.

# ABSTRACT

In general, criticism looked at writers sacredly and they thought that texts were produced by their writers only and also it thought that they were an inventor of them. Until French scholar Roland Barthe claims his famous saying: "mort of author" in 1968.

He gives unlimited independence to the texts even from their writers. By this he changes the holiness of writer to the holiness of language. According to it language consists of sign's system and also it reflexes itself, its elements, and constitutes. This notion depends on the idea that the sign systems of texts consist of harmonious signs which is interacting with each other.

Another French intellectual, Jack Dridda claims another critic method which is called Deconstruction. He essentially benefits from another linguist De Saussare's idea that he sees in differences sources of meanings. Dridda established his theory from logocentrisme which it returned all things to the fixed systems.

In his method claimed for an idea "opened text". According to this idea, all readers can analyze text depending on their cultures, backgrounds, and ideological understanding and ability.

Dridda compares texts with layers of earth, and readers with Archeologists also. Archeologists sculpture layers of earth in order to discovering new traces. Archeologist's work simile to those readers with which all new readings search for new meanings among elements of texts.