# میتودی رهخنهی هه لوهشاندنهوهگهرایی پانتاییهك بو فرهخویندنهوه

# د.علی طاهر حسین/ کۆلیجی زمان/ بهشی کوردی

## يێۺڡػؠ

رهخنهی هه نوه شاندنه وه گهرایی میتودیکی پاش بونیادگهرییه، کار له سهر کنه کردن و تویکاریی دهق ده کات، تا بگات به واتای نوی، به پنی ئهم میتوده، دهق واتای بیکوتایی ههیه، خوی له بونیادو سهنته ری دهق ده پاریزیت. له رهخنه ی نوینی کوردیدا ئهم بابه ته کاری که می له سهر کراوه و چه مك و زاراوه و واتا که ی به خوینه رنامویه، هه ربویه ئهم تویزینه وه به شیوه یه کی زانستی کاری له سهر ئهم بابه ته تاراده یه کردووه. له م تویزینه وه یه به یکی ریبازی وه سفی و شیکاری کاروه، بابه ته که یش به سه دو و به شی سه ره کیدا دابه شکراوه:

بهشی یهکهم: ییناسهو چهمك و زاراوهو یرهنسییهكان.

بهشی دووهم: پراکتیزهکردن.

# بەشى يەكەم: يێناسەو چەمك و زاراوەو يرەنسىيەكان

له گۆپرەپانى رەخنەى فەرەنسىدا، دواى ئەو ھەموو چەپاندنەى سەر زمان و بەرتەسككردنەوەى واتاكان لە سەرەتاى شەستەكاندا بزوتنەوەيەكى رەخنەيى بەرپابوو ناوى خۆى نا شۆپش بەسەر ھەموو باوە ھزرىيەكانى پێشوودا، ئەم بزوتنەوەيە، خۆى لەوەدا دەبىنىەوە، كە پرۆژەيەكى تازەى خوێندنەوەى بۆ دەقى ئەدەبى ھەيە، ئەويش تەقاندنەوەى دەقە لەناو خودى خۆيدا، بۆ دۆزىنەوەى جەوھەرەكانى بەشێوەيەك كە خوێنەر بتوانێت واتاو دەلالەتى بێكۆتايى بەرھەم بێنى، خوێندنەوەيەكى كنەكردن كە دەبێتە ستراتیژێك بۆ ھەڵوەشاندنەوەگەراييەكان (جاك دريدا) رەخنەگرى فەرەنسى بە پێشەنگى ئەم رەوتە دادەنرى، ھەڵوەشاندنەوەگەرايى توێژىنەوەيە لە



هاوریّکی ناوهوهی دهق. تیّکدان و ههڵوهشاندنهوهی ههموو ئهو واتایانهیه که سهرچاوهکهی لوّگوسه، بهتایبهتی واتای راستهقینه (الحقیقة) د

هەڵوەشاندنەوەگەرايى پرۆسەيەكى روتكردنەوەى دەقە، تا دەگەيت بە نهێنيە شاراوەكان و پيرۆزى لىدادەماڵێت، بەم تێگەيشتنە، ھەڵوەشاندنەوەگەرايى تەفروتوناكردنى كۆدەكانى دەقە بۆ پارچە پێكهێنەرەكانى، دواتر بەو پارچانە داهێنانێكى نوێتر دەخوڵقێنى بەپێى جيهانبينييەكى تازەى يێچەوانه.

ههروهك چۆن پیشهنگهكانی ههلوهشاندنهوهگهرایی، میتوده رهخنهییه كلاسیكییهكانیان دایه بهر رهخنه، ههر بهو شیوهیهش رهخنهیان ئاراستهی میتودی بونیادگهری و سیمیولوژی و شیوازگهری كرد، بهوهی ئهوانه هوشهكارییهكی زوریان لهناو خودی دهقدا كردووه، ئهمان یاخیبونیکی ئازادیان لهسهر دهسهلاتی ناوهوهی دهق بهرپاكردو دهسهلاتی خودیان بهرز راگرت، كاتیك باسی ستاتیكای دهقی ئهدهبی دهكری بهم شیوهیه ههست به ناكوكییهك لهنیوان ههلوهشاندنهوهگهرایی و میتوده كلاسیكییهكان و میتودی دهقهكاندا دهبینریت د

واته دەتوانىن بلىين خويندنەوەى ھەلوەشاندنەوەگەرايى بەبى ھەلوەشاندنەوەى گوتارو پارچە پىكھىنئەرەكانى نىيە، ئامانج لەمەش ھەست كردنە بە واتا شاراوە نوستوەكانى پشت دالەكان و، سەرلەنوى بە ئەندازەكردنى واتاى دەق و پىكھاتە تازەكەيە، بەواتايەكى تر، خويندنەوەيەكە لەسەر لاشەى نووسىنەكانى تر، بەم شىوەيە وينەى داھىنانىكى تازەيە بەپىيى جىھانبىنىيەكى جياواز كە ئامانج لىلى دۆزىنەوەى واتا نائامادەييەكانە.

له راستیدا بیرۆکهی مردنی نوسهر (موت المؤلف) که له زۆر سهرچاوهی رۆژئاواییدا ئاماژهی پیکراوه پهگ و ریشهی فهلسهفی و باگراوندیکی ئایدیوّلوّژیای ههیه که دهگهریّتهوه بو خودی بونیادی شارستانیّتی ئهوروپی (نیتشه)، وتهی (مردنی خوداوهندی) پاگهیاند، بهههمان لوّجیکیش بونیادگهری و ههلّوهشاندنهوهگهرایی مردنی نووسهریان پاگهیاند، لیّرهدا دهبیّت ئاماژه بو ئهوه بکهین که بیروّکهی مردنی خوداوهند له نیّوهنده روّژئاواییهکاندا پیّشوازییهکی بهرچاوی لیّکرا، چونکه گوزارشتکردن بوو له دوّخیّکی تایبهتی که ئهوروپای پیّیدا تیّدهپهری، لهههمانکاتیشدا ململانیکردن بووه لهگهل غهیبانییهت و میتافیزیکیدا، وتهی مهرگی دانهر به پوانگهی نیتشه واتا بایهخپیّدانه به ئیرادهی مروّقایهتی، تا پروّسهی بیرکردنهوهی خوّی بهشیّوهیهکی پههای ئازاد دوور بایه میتافیزیکای ئامادهکراو پیاده بکات، ئهمهش خوّی له خوّیدا بانگهشهیهکی ئاشکرابوو بوّ خود تا خوّی لهو شته شاراوهو تهمومژانهدا رزگار بکات، ئهمهش بوو به بانگهشهی ههلّسوپیّنهرانی ههلّوهشاندنهوهگهراکان، بیروّکهی مردنی خوداوهند هاته ناو نیّوهندی ئهدهبی و پهخنهییهوه به ههلّوهشاندنهوهگهراکان، بیروّکهی مردنی خوداوهند هاته ناو نیّوهندی ئهدهبی و پهخنهییهوه به

<sup>.</sup> د. بشير تاوريت، د. سامية راجح، فلسفة النقد التفكيكي في الكتابات النقدية المعاصرة، ص $^{1}$ 



B بهشی به نازاری ۲۰۱۳ ، بهشی مینهانی و شاره (۳۹). از اری  $\Lambda$ 

<sup>1</sup> بروانه: سارة كوفمان، روجى لابورت، مدخل الى فلسفة جاك دريدا، ص١٣٠. ههروهها بروانه: س.رافيندران البنيوية والتفكيك تطورات النقد الادبى، ترجمة: خالدة حامد، ل١٤٦.

چەند ناونىشانىكى ھاوشىدوە، نووسەران مردنى كەسايەتيان لە بوارى ئەدەبدا راگەياند، ھەروەھا رەخنەگرانىشى مردنى دانەريان لە بوارى رەخنەدا راگەياند<sup>7</sup>.

(د.ولید قصاب)یش ناوی هه لوه شاندنه وه گهرایی ده به ستیته وه به (جاك دریدا) که فه ره نسییه کی به ره چه له که جه زائیرییه و خاوه ن بو چه بو بو وه و ناوی چه ند په خنه گریک ریزبه ند ده کات که په یوه ست بوون به میتوده وه نه وانه: (جفری هارتمان) (بول دیمان) (هیلر میللر) و ده لیت نه میتوده جیگیره کان، سه قامگیره کان، دوالیزمه کان، خیرو شه پ، به رزی و نزمی په تده کاته وه و ، تا نه وه ی ده لیت هه لوه شاندنه وه گهرایی و تیوری خویندنه و ه به لای هه ندیک له تویژه ره کانه و ه نور که که وه نزیکن نه به که وه نزیکن نه به که وه نزیکن نه به که و که دانه که

ليرهدا ئيمه لهگهل بۆچونهكهى (د.وليد قصاب)ين لهمه چيگيرهكان و سهقامگيرهكان، بهلام ناتهباين لهمه بهرزى و نزمييهوه، چونكه ئهم ميتۆده كارى لهسه بهوانهش كردووه، ههروهها لهگهل ئه و بۆچونهيشى يهكدهگرينهوه كه دهليّت لهگهل تيۆرى خويندنهوه نزيكن، چونكه ههردوكيان زور بايه به خوينه دهدهن .

رهخنهگری ئهمهریکی (بول دیمان) که سهر به میتودی ههنوهشاندنهوهگهراییه، دهنیت سهردهمی دهسهلاتی دهق که بونیادگهراکان بانگهشهیان بو دهکرد کوتایی پیهات، کروکی ههنوهشاندنهوه له پوانگهی (جاك دریدا)وه بریتیه له ئامادهنهبوونی سهنتهری سهقامگیری دهق ، ئهمهش پیچهوانهی بوونی بونیادی دهقه لای بونیادگهراکان، به پوانگهی ههنوهشاندنهوهگهرهكانهوه دهق کراوهو بیکوتاییه، لای بونیادگهراکانیش دهق خویندنهوهی جوراوجوری بو دهکریت، بهلام لهههمانکاتیشدا بونیهکهی داخراوه، واته پیویستی به شتیک نییه له دهرهوه، تا یارمهتی تیگهیشتنی بدات.

به بۆچوونى ئىنمە ئەمەيان زياتر بونيادگەرى فۆرماليستى (البنيويە الشكليه) دەگرىنتەوە بەوەى بونياد بە بەشىنكى گرنگ دادەنىت، ئەوە رەتدەكاتەوە كە گرىنى بدات بە مىنژووەوە، بەلام بونيادگەرى پىكھاتوويى (البنيويە التكوينيه) ئاراستەيەكى رەخنەييە، وا دەبينى كە بونيادگەرى فۆرماليستى، گەيشتۆتە بن بەست بەوەى لە دەقدا قەتىس ماوە، بۆيە بانگەشەى گەرانەوە بۆ ژىنگەى كۆمەلايەتى دەكەن.

(عبدالعزیز حمودة)یش لهبارهی پرهنسیپهکانی ههلوهشاندنهوهگهراییهوه، دهلیّت: "گرنگترین تهوهری ههلوهشاندنهوه پشت ئهستوره بهو گرنگییه تازهیهی که خویّنهر بهدهستی دیّنی لهگهل ئهو روّلهی که له شروّقهکردنی دهقدا دهیبینی و تیوّری وهرگرتن ریّگه خوّشکهر بووه بو

81

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بروانه: د.بشير تاوريت، فلسفة النقد التفكيكي في الكتابات النقدية المعاصرة، ص١٧.

<sup>4</sup> د.وليد قصاب، مناهج النقد الادبي الحديث، ص١٨٦.

 $<sup>^{5}</sup>$  هشام الدرعاوي، التفكيكية، التأسيس والمراس، ص $^{5}$ .

د.وليد قصاب، مناهج النقد الادبي الحديث، ص $^6$  د.

بق زیاتر تیّگهیشتن لهم بابهته بپوانه: کتیّبی رهخنهی بونیادگهری له تیوّرهوه بوّ پراکتیزهکردن. رهخنهی شیعری کوردی به نموونهوه، د.عهلی تاهیر بهرزنجی، لایهرهکانی ۱۲۵ – ۱۳۳.

هەلوەشاندنەوە، ھەردوكيان ئەوەندە بەناو يەكدا چوون، تا كار گەيشتۆتە ئەوەى ھەندى لە رەخنەگران باس لەوە بكەن كە ھەردوكيان يەكن". ^

به چهند شێوهیهك زاراوهی Deconstruction وهرگێڕراوهته سهر زمانی عهرهبی، لهوانه: (التفكیكیة، التقویض) ههندێکیش به (التشریحیة) ، به لام ئهوهی که زیاتر چهسپاوهو بهکاردههێنرێت (التفکیکیة)یه.

له زمانی کوردیشدا بهرانبهر (التفکیك) ههڵوهشاندنهوهو $^{'}$  بهرانبهر (التفکیکیة)ش ههڵوهشاندنهوهگهرایی به کارهاتووه.

له زمانی فارسیشدا بهرانبهر Deconstruction زاراوهی شالودشکنی<sup>۱۱</sup> بهکارهاتووه، راسته زورجار زاراوهی جوّراوجوّر بهکارهاتووه، به لام زوّر کاریگهریی له چهمك و واتاکهی نهکردووه.

هه لوه شاندنه وه گهرایی له کوتایی شهسته کانی سه دهی بیسته مدا ده رکه و ت و له هه شتا کاندا گه شه ی سه ند، ئه مه ش رهنگدانه و هی دوای بونیادگه رییه و دریز ه پیده ریشیتی و له هه مانکاتی شدا خوی لیده رباز ده کات.

ههڵوهشاندنهوهگهرایی لای (باربراجونسون) بریتیه له "تیٚکدانی وردی هیٚزی دهلالهته کیٚشمهکیٚشهکان (المتصارعة) له دهقدا"۱۶۰.

له قوڵبوونهوه بهناو دهقدا چهند ئاراستهیهکی دوای نویّگهری که خولیاکهیان پارچهپارچهکردن و بلاوکردنهوهیه بهرانبهر گشتگیری و سهقامگیری دهرکهوتن و، کهوتنه، کردنی عهقل و عهقلانیهت و نموونهی بالا، بانگهشهی دروستکردنی نموونهی تازهو پیویستی گوّرانی ههمیشهییان دهکرد، لهوانه میتوّدی ههلّوهشاندنهوهگهرایی Deconstruction°.



B بهشی ، تازاری ۲۰۱۳ . بهشی گوڤاری زانکوِّی سلیخانی ، ژماره (۳۹). نازاری  $\lambda$ ۲

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> عبدالعزيز حمودة، المراية المحدبة، ص٣١٤.

<sup>9</sup> د.ميجان الرويلي، د.سعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص١٠٧.

لیژنهی ئهدهب له کۆپی زانیاری کوردستان، زاراوهی ئهدهبی، ل $^{10}$ 

<sup>11</sup> د.بهرام مقدادى، فرهنگ اصطلاحات نقد ادبى از افلاطون تا عصر حاضر، ص٥٩٥.

<sup>12</sup> د.وليد قصاب، مناهج النقد الادبي الحديث، ص١٨٩٠.

<sup>13</sup> فريال غزول، عرض كتاب (العالم والنص والناقد) لادوارد سعيد ضمن مجلة فصول، العدد الاول، ١٩٨٣.

<sup>14</sup> ديفيد بشبندر، نظرية الادب المعاصر وقراءة الشعر، ترجمة عبدالمقصود عبدالكريم، ص٧٥.

<sup>.</sup> كماد حسين محمد، بئار النص، قراءات تفكيكية في الشعر الحداثي، ص $^{15}$ 

له پوانگهی هه ڵوه شاندنه وه گهراییه وه ده ق خاوه ن مهدلولیّکی تاك و ره ها نییه، ئهمه ش واتای په سهندنه کردنی گۆپانه، ئامانجی ئهمان تویّژینه وه یه ناکوّتایی (اللامتناهی) و داهیّنانی خویّندنه وه یه کی داهیّنه رانه ی به رهه مهیّنه ره بو ده قی ئاشکرا ۱۰۰.

<sup>18</sup> ههر ئهو سهرچاوهيه، ص٣٣٦.



<sup>16</sup> ههروهها بروانه: کریستو فرنوریس، شالودهشکنی، ۱۲۸.

 $<sup>^{17}</sup>$  فيصل الاحمر، معجم السيميائيات، ص $^{87}$ .

لهناو دەقدا خوێندنهوهو رەخنه پراكتيزه دەكەين، ئەمه واتاى ئەوە دەگەيەنى كە ئيٚمە رۆدەچينه قولايى ناوەوەى دەقەكانەوە، تا ھوشيارى خۆمان بەرزېكەينەوە ئەوكاتە دەبينە لايەك لە ديالۆكى كراوه كە لەسەر بەرھەلستى و ھاودژ بونياد دەنريّت، چارەسەرو دژو تويّكارى (الحل والنقض والتشريح) دەبنه ھۆكاریّك بۆ كردنهوەى بازنەى ئەلقەكان، تا لە ریّگاى ئەوانەوە بچنە نيّويانەوه".

یه که م بایه خدان به هه لوه شاند نه وه گهرایی له نه مه مهریکا ده گه پیّته وه بو هه ندی له ره خنه گرانی نه ده ب له سه ره تای حه فتاکاندا، نه مه ش کوّمه لیّ بچووکی په خنه گرانی له خوّده گرت له وانه: (هارولد بلوم) (یوچنیو دوناتو) (پول دیمان) (جیفری هارتمان) (ج. هیلیس میللر) (جوزیف ریدل).

له ناوه پاستى حەفتاكاندا كۆمەلْيْكى بچوكتر له پەخنەگران لەوانەى لەدواى ١٩٤٤ (لەدايكبوون، ئەمانە پييان دەگوترى ھەلوەشاندنە وەگەراييەكان، لەوانە: (شوشانا فيلمان) (باربارا جونسون) (چيفرى ميلمان) و چەند ناويكى تريش، ئەمانە تەنها له يەك زانكۆ كۆنەبونە وە، بەلكو بە كۆمەلْيك زانكۆدا بلاوەيان پيكرابوو، بەلام كەسايەتى سەرەكى كە رۆلى لە پيكهينانى ھەلوەشاندنە وەگەرايى ئەمرىكى ھەبوو، فەيلەسوفى فەرەنسى جاك دريدا بوو سالى ١٩٦٦ (لە كۆنگرەى بونيادگەرىيەكان كە لە زانكۆى (جون ھوبكتز) ريكخرا، پەخنەى توندى ئاراستەى ھزرى بونيادگەرى كرد، دواى ئەو ساللە سى كتيبى گرنگى بلاوكردە وە، كە ئەوانيش، دەربارەى زانستى نووسين (علم الكتابة) كەلام و دياردەكان (الكلام والظواهر) و نووسين و جياوازى (الكتابة والاختلاف). يەكەم كتيبيان ھيرشكردنه سەر بونيادگەرى بوو، دووەميان ئاراستە كردنى رەخنەى توند بوو لە دياردەگەرايى (ھۆسىرل)، سيپهەميشيان، يانزدە و تار بوو كە تييدا ھيرشكردن بوو بۆ سەر بونيادگەرى دىاردەگەرابى (الىنبوية الظاهراتية). ...

"رهخنه زیاتره له خویندنهوه، تهنها راقهکردن و تأویلی دهق نییه، به لکو داهینان و زانینیکی تازهیه له دهقهوه سهرچاوه ده گرینت، پشتی پیدهبهستینت، ههمیشه رهخنه سهرمه شقی سهره تاکانی و تهی تر بووه، رهخنهیش وه که هزر، تهنها به پرسیار کردن نهبینت، نه شونما ناکات و درثی میتودی داخراوه، بویه ههمیشه دهستیی شخه ربووه"۲۱.

بهواتایه کی ورد هه نوه شاندنه وه به راورد کردنیکی فه لسه فی ده قه، تیوریکی دوای بونیادگه رییه، ئه مه ش ئه وه ناگهیه نی که جیگره وهی بونیادگه ری بیت، به نام سوود له سیستمی شیکردنه وه که همه ش نه وه ده گریت، له فه ره نسا له سه ده ده ستی جاك دریدا په رهی سه ند، ده توانین بنین وه ک میتودیك بو خویندنه وهی ده ق به کاری هینا. (دریدا) خویشی دان به وه دا ده نیت که له ژیر کاریگه ریی فه یله سوفه کانی ییش خویدایه، له وانه: (کانت) (نیتشه) (هو سرل)



<sup>19</sup> عبدالله الغذامي، القصيدة والنص المضاد، ص٨١.

بروانه: د.محمد شبل الكومي، المذاهب النقدية الحديثة مدخل فلسفي، صau0 - ٣١٣.  $^{20}$ 

<sup>21</sup> ادونيس، كلام البدايات، ص٢٧.

<sup>.</sup> עفيد بشبندر، نظرية الادب المعاصر وقراءة الشعر، ص $^{22}$ 

ههروهك دهردهكهويّت ههڵوهشاندنهوهگهرايى نزيكترين پرۆژهيه به هزرى فهلسهفى، به كولتورى هزرى رۆژئاواوه لكيٚنراوه ، خۆى ئەوه پەتدەكاتەوه كە تيۆريّك ياخود ريٚبازيّك بيّت، چونكە ئەم پرەنسيپه سەرەتايه، ئامادەنەبوونى واتايه پەتدەكاتەوه، هەروەها ياخيبونيّكيش بووه بەسەر بونيادگەراييەكان به پشت بەستن به زمان، هەولْياندەدا دەستبگرن بەسەر دەلالەتى ناو دەقدا، بەلام هەلوەشاندنەوەگەرايى بانگەشەى بيْكۆتايى دەلالەت دەكات، ئەوە پادەگەيەنيّت كە خودى خويّنەر بەرھەمهيّنەرى دەلالەته، بەم بانگەشەيە داكۆكى لە نويّبونەوەى خۆى دەكات كە هيْشتا وەك پرۆژەيەك تەواو نەبووەو لەھەمانكاتيشدا رزگاركردنى نويّگەرىيە لەو داخرانەى كە بونيادگەراييەكان بانگەشەيان بۆ دەكرد<sup>77</sup>. ئيّمەش لەگەل ئەو بۆچوون بۆچوونى نوسەرداين كە دەلىّى نويْگەرى چەقبەستو و داخراو نييە، چونكە چەمك و ديدو بۆچوون بەيىيى يرەنسىيى تازە ھەمىشە لەگۆراندايە.

## بنهماكاني ميتوّدي ههڵوهشاندنهوه لاي (دريدا)

- ۱- ههڵوهشاندنهوهی هزری روٚژئاوایی و رهخنهگرتن لیّی بهوهی هزریّکه به دهوروبهری عهقلدا چربوّتهوه.
  - ۲- ئیدانهکردنی هزری رۆژئاوایی بهوهی سهنتهرهکهی دهسه لاتی دهنگه.
    - ٣- بانگهشه کردن بۆ لامهرکه زیهت، واته لامه رکه زیه تى عه قل و دهنگ.
- <sup>3</sup>- بانگهشهکردن بق جیّگیرکردنی زانستی نووسین (علم الکتابة) وهك ئهلتهرناتیقیّکی گوتاری زارهکی (الخطاب الشفهی)<sup>۲۲</sup>.

بهم شیّوهیه (دریدا) میتوّدی بونیادگهری پهتکردوّتهوه، چونکه پابهندی زمان و دهنگ بووه، بهپیّچهوانهوه میتوّدی ههلّوهشاندنهوهگهرایی لهسهر پرهنسیپی سهقامگیری (الثبات) خوّی بونیاد نانیّت، ههروهها بهپیّی سهنتهریّکی دیاریکراویش ههنگاو نانیّت، پاشکهوتنی بونیادگهری له سهرنهکهوتنیدایه لهمه پر دیاریکردنی گشتی بزاوتی دالهکاندایه، لهههمانکاتیشدا پیداگرتنیان لهسهر بابهتی بونیاد له سیستمدا بهرهو چهند مهدلولیّکی کوّتایی بردن، سهره پای نهمانهیش بایه خهدانیان به پیّگهی کاریگهری خویّنهر، یهکیّك بووه له شکستهکانیان، به بوّچوونی نهوان، دهق واتا ده دار ده ده واتا به روانگهی بونیادگهری بونیادگهری لای خویّنهر پابهنده بهوهی که پیّکهاته و سیستم و براوتی بونیاده که له سیستم و پیّکهاته و سیستم و براوتی بونیاده که له سیستم و پیّکهاته کانی چی به دهق دهبه خشن ۲۰۰۰.

دەتوانىن قسە لەسەر ھەندى لە دەستكەوتە رەخنەييەكانى پرۆژەكەى (درىدا) لەمەر رەخنەى ھەلوەشاندنەوەگەرايى بەپيى ئەم خالانەى خوارەوە بكەين:

<sup>25</sup> ههر ئهو سهرچاوهيه، ص٦١.



<sup>.</sup> عبدالغنى بارة، تأصيل الحداثة، ص $^{23}$ 

<sup>24</sup> د.عماد حسين محمد، بئار النص، قراءات تفكيكية في الشعر الحداثي، ص٥٩.

- ا- حياوازي (الاختلاف) Difference.
- ۲- رمخنه له سهنته رگه رایی (نقد التمرکز) Critique of Centricity.
- Theory of play (لعبه الدال او الدال العائم)  $^{-7}$  . Grammatology
  - ٤- زانستى نووسين.
  - ٥- ئامادهو نائامادهيي (الحضور والغياب) Presence and Absence.

ئەم پێنچ خاڵە بەرەو ئامانجێكمان دەبەن كە پێمان دەڵێ ھەموو شت لە پرۆژەى ھەڵوەشاندنەوەگەراييدا ناھەمىشەييە، چونكە ھەموو پێكھاتەو بونيادەكان لە دۆخێكى بەردەوامى ناكۆتاييان، ئەوەش ئەنجامى داڕوخانى نموونەى مرۆڤايەتى و رەتكردنەوەى تراديسيۆنى داھێنانەى بەرھەمهێنانى مرۆڤايەتىيە بەرانبەر بە دەق، لەھەمانكاتىشدا بێباوەرپىيە بە راستى رەھاو رەتكردنەوەى سەقامگىرىيە.

بەرانبەر بەو رەخنانەى كە ئاراستەى مىتۆدى رەخنەى ھەڵوەشاندنەوەگەرايى دەكريت بەوەى خويننەر خۆى ھەموو دەقەكە باردەكات بەواتاى خۆى (د.عماد حسين) دەڵيت: "ھەڵوەشاندنەوەگەرايى دەسەلاتى بەوە نەداوە كە خوينەر واتا لەناو دەقدا دروستبكات، ياخود خوينەر واتايەك بلى ھىچ پەيوەندى بە دەقەكەوە نەبيت، بەلكو مەبەست لە بيكۆتايى واتا ئەوەيە كە خوينەر بۆى ھەيە زياد لە واتايەك بوروژينى بەشيوەيەك ئەو واتا تازەيە ئىحا لە دەقەكەوە وەردەگريت، واتە دال يەك واتاى نىيە ھەر لەسەرى بوەستىن "۲۰

ئێمهش تهباین لهگهڵ ئهم بۆچوونه بهوهی که خوێنهر ههر واتایهك بهدهستدێنێ دهبێت له چوارچێوهی چهمکی دهقهکهدا بێت، واته ڕایهڵهیهکی پهیوهندی واتاو دهقهکه بهیهکهوه دهبهستێتهوه.



B شقاری زانگوی سلینمانی . ژماره (۳۹). نازاری ۲۰۱۳ . بهشی  $oldsymbol{\Lambda}^{oldsymbol{ au}}$ 

<sup>.</sup> بروانه: د.عماد حسين محمد، بئار النص، ص7

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ههر ئهو سهرچاوهیه، ص۸۰.

پهراوێزخراوه، دریدا بهمهیش دهڵێت سهنتهریزمی لوٚجیکی (تمرکز المنطقی) واته سهنتهریزمی وشهو قسهیه ۲۸

(دریدا) ئارەزو بۆ سەنتەر دەگەرێنێتەوە بۆ نەزعەی سەنتەری لۆگۆس خودی وشەی لۆگۆس يۆئانىيە، بەرانبەرەكەی وشەيە، سەرەتا وشە ھەبووە، وشەش بنەمای ھەموو شتەكانە، گرەنتی ئامادەبوونی گشتی جیهانه، ھەموو شتى ئەنجامی ئەم تاك ھۆكارەيە لەگەڵ ئەوەشدا كە ئینجیل نووسراوە، بەلام لە بنەرەتدا وشەی يەزدان گۆكراوە (منطوقة) وشەی گۆكراویش لە لاشەيەكی زیندوەوە دەردەچێت نزیكترە لە ھزری دروستكەر، تا وشەی گۆكراو، دریدا بۆچوونی وايە كە پێشخستنی گوتن (كلام) بەسەر نووسیندا بەواتایەكی تر نەزعەی سەنتەری دەنگ سیمایەكی بنەرەتی دیاریكراوی سەنتەری لۆگۆس و وشەیه ۲۹.

کاتیّك دەقیّك بەپیّی ھەڵوەشاندنەوەگەرایی شیدەكریّتەوە لیّرەدا تەنها دۆزینەوەی واتاو دەلالەتە شاراوەكان كە نووسەر بە میٚشكیدا نەھاتووە ئامانج نییە، بەلْكو دەقیّكی تازە پیّكدیّت، پیّویست بە ھەڵوەشاندنەوە دەكات كە ھەمان واتاو دەلالەتەكان رەتبكریّتەوە، ئەمەش دەبیّتە ھۆی ئەوەی سەرلەنوی دەقیّكی تر دروستبیّت، ئەویش پیّویستی بە ھەڵوەشاندنەوەيە، تا بیّكۆتایی، بەواتای ئەوەی راستییەكی تا سەر نییه، ھەتا نرخیّكی ریّژەیشی نییه، ئەمە خودی ھەڵوەشاندنەوەش دەگریّتەوه.

دەتوانىن سىيماكانى پەخنەى ھەڵوەشاندنەوەگەرايى بە دوو ھەنگاو دىارىبكەين، يەكەميان خويندنەوەيەكى ترادىسىيۆنى ئامانجەكەى دىارىكردنى شوينە تەمومژاويەكان و ھەڵوەشاندنەوەى سەقامگىرەكانە، لەم ھەنگاوەدا خوينەر وا چارەسەرى دەق دەكات بەوەى پىكەاتەيەكى زمانەوانىيە، تىدا لايەنە رەوانبىترىيەكان دەدۆزرىتەوە، دووەمىشىان گەپانە بەدواى بونيادى گۆپاو، تا بىخاتە دۆخىكى پارچەپارچەكراو، دواتر سەرلەنوى بىيەكەوە گرىيان دەدات، بەلام بەشىيوەيەكى جىا لە ئەركى توخمە سەرەكىيەكان كە پىكەپىنەرى دەقن بەشىيوەيەك ئەوەى پەراويىزخراوە دەبىيتە كرۆك ئەوەيىشى كرۆكى دەقەكەيە دەبىيتە پەراويىز. گۆپانى ئەركى رەگەزەكانى دەق بەپىنى كۆمەلىك كرۆك ئەوەيىشى كرۆكى دەقەكەيە دەبىيتە پەراويىدى لەو وتەۋە سەرچاۋە دەگرىت كە دەنى تاكى خويندىنەوە وراۋەكردنى دەق وراۋەكردنى بەشىيوەيەك لەو وتەۋە سەرچاۋە دەگرىت كە دەنى كراۋەو بىيكۆتايى بېت، ئەمەش رىگاخۆشكەر دەبىيت بۆ غەزوكردنى لەلايەن ھەموو يەكەيەكى بىكۆتايى بېت، ئەمەش رىگاخۆشكەر دەبىيت بۆ غەزوكردنى لەلايەن ھەموو يەكەيەكى دەماتەمگىرىيە ترادىسىيۆنە رەخنەييەكان دووردەخرىنەۋە وامەلە لەگەل نىشانەى زمانەوانى لەسەر بىلەمالى بىلىمالى بىلەمادى بەشدارە لە پىكەيدىكى ئازادو رەھا دەكرىت، بەشىيومەك كە خۆنابەسترىنەۋە بەھىچ

<sup>30</sup> هەر ئەو سەرچاوەيە، ص٣١٩.



<sup>.</sup> د.ميجان الرويلي، د.سعد البازعي، دليل الناقد الادبي، ص $^{28}$ 

<sup>29</sup> د.محمد شبل الكومى، المذاهب النقدية الحديثة مدخل فلسفي، ص٣١٥.

مەبەست و سەنتەرو لۆجىكى زانستى دىارىكراو، تىدا خوينەر وا دەردەكەويت كە تاكە سەرچاوەيە لەيەك كاتدا واتا دىارىدەكات و لىيدەكۆلىنتەوە. بەپىنى ئەم بنەمايە تاكى خوينەر واتا دادەنى و دىارىدەكات بەبى گويدان بە واتاى ناو دەقەكەو مەبەستى دانەر، چونكە باوەپى پىيى نىيەو ھەستىش بە بوونى ناكات لەناو دەقەكەدا، ئەو پرەنسىيەى ھەلوەشاندنەوەگەرايى كە پىيى وايە دەق بى خوينەر بوونى نىيە، ئەو خوينەرەش لە ھەر خويندنەوەيەكدا بە ئەركى نووسەر جىبەجىدەكات، لىرەدا ئەوە دەردەكەويت كە خوينەر ھەولنادات كەشفى دەلالەتەكانى دەق بەپىي تايبەتمەندىيەكانى خودىى و بابەتى بكات، بەلكو بەپىنى بۆچۈونى دەروونى و ويناكردنى كەسى خۆي دەيكات

(د.ایمان عیسی الناصر) به سی خال ئاور له ههلوه شاندنه وهگهرایی ده داته وه.

یه که م: هه لوه شاندنه وه هزری په رتبوونی (التشظی) هه لته کاندوه له پیناو سه رله نوی دارشتنه وه یه کی مه عریفی بو هه موو سه لمینزاو (مسلمات) و گریمانه کان.

دووهم: ئەو ھزرەيە كە نايەوى تويىرىنەوە لە راستى بكات، بەلكو دەيەويىت تويىرىنەوە لە چۆنيىتى يىكھينانى راستى و درەكەى بكات.

سێیهم: پراکتیزهکردنی ئهم فهلسهفهیه بهسهر گوتاری ئهدهبیدا چارهسهری زوّر له کیشه ههڵواسراوهکان دهکات گرنگترینیان توانای ئهم گوتارهیه بوّ فرهدهلالی لهلایهك و توانای بوونی ویّنایهکی تیوّری بوّ بهدواچوونی پیّکهیّنانی ئهو گوتارهو پیّشوازیکردن لیّی، ههرچهند ههڵوهشاندنهوهگهرایی له بناغهدا میتوّدیّکی فهلسهفییه، ئامانج لیّی رزگارکردنی گوتاری فهلسهفییه له سهنتهری میتافیزیکی هیّنانی ئهم زاراوهیه بو کیّلگهی تویّرینهوه ئهدهبیهکان دهتوانی یارمهتیدهری رهخنهگری ئهدهبی بیّت، تا بهرهو قولایی میکانیزمهکانی دهق بروات<sup>۲۲</sup>.

(دریدا Derrida) خاوهن تیوّریّکی ناسراوه بهناوی سهنتهریزمی وشه (Logo Centrism) و میتافیزیکی ئاماده (میتافیزیقیا الحضور) خویّنهرو پاقهکهری زوّر له بهرههمهکانی (روّسوّ، سوسیر، فروید، ئیفلاتون، جان جینیه، هیکل، مالارمیه، هوسیرل، اوستن، کانت)ه ۲۳.

زۆر له پهخنهگران لهسهر ههڵوهشاندنهوهگهرایی دواون "خویٚندنهوهی دهقی ئهدهبی خویٚندنهوهیهکی بهرفراوان و گۆپاوه (متغیرة) بهپیّی قوٚناغی میٚژوویی و روٚشنبیری خویٚنهر که تیّدا دهژی، بهپیّی ئهم تیّگهیشتنه، واتای دهق واتایهکی بیّکوّتاییه، واتایهکی کراوهیه خوّی دهبهستیّتهوه بهو زهمهن و میٚژوویهی که خویٚنهر تیّدا دهژی، لیّرهدا ئهرکی خویّنهر دوّزینهوهی دهق نییه، به لکو سهرلهنوی نووسینهوهیهتی"<sup>۲۱</sup>.



<sup>31</sup> بروانه: د.سمير سعيد حجازي، قضايا النقد الادبي، ص٩٧.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> د.ايمان عيسى الناصر، وحدة النص وتعدد القراءات التأويلية في النقد العربي المعاصر، ص٩٧.

<sup>33</sup> د.ابراهيم محمود خليل، النقد الأدبي الحديث من المحاكاة الى التفكيك، ص١١٠.

<sup>.34</sup> د.سمير سعيد حجازي، قاموس مصطلحات النقد الادبي المعاصر، ص73.

" هەڵوەشاندنەوەگەرايى لاى دريدا لە شيكردنەوەى سيميولۆژى بۆ پێكهێنانى ئايديۆلۆژياى بۆماوە (ايديولوجى موروث) خۆى دەبينێتەوە، پارچەكردنى رەگەزەكانى دەقە بۆ يەكەى بچووك وگەورەو يرۆسەى تێگەيشتنى يێكهێنانى كارى ئەدەبييه"".

واتا راستهوخۆكەى ھەڵوەشاندنەوەگەرايى گوماناوييە، دريدا خۆيشى بەگومان بووە لە وەرگيٚڕانى بۆ زمانەكانى تر، بەلام لەڕووى دەلالەتى ھزرييەوە دەوللەمەندە، چونكە لەڕووى قولّى دەلاليدا سەرلەنوى خويٚندنەوەى گوتارو سيستمە ھزرييەكان دەگەيەنى، ئەمەش پشت ئەستورە بە رەگەزو قولْبوونەوە بەناوياندا، تا بەتەواوەتى واتا شاراوەكان دەربكەويّت<sup>٢٦</sup>.

هه ڵوه شاندنه وه گه رایی تیده کوشیت ناماژه پیکراویک (مدلول) به رجه سته بکات که پابه ند بیت به جوّریک له خویندنه وه و ناماده کردنی نائاماده (المغیب) بو ده و لهمه ند کردنیکی به رده وامی مه دلوله کان به بی فره خویندنه وه ی ناماژه پیکه ره کان نهمه ش به ره و یه ک له دوای یه کی بیکوتایی ده لاله ته کان ده روات، هه روه کون ره خنه گری هه لوه شاندنه وه گه رایی نهمه ریکی (بول دیمان) ناماژه به کوتایی سه رده می کاری نهده بی ده کات و مژده ی ده ستپیکی سه رده مینکی تازه ده دات نهویش سه رده می ده سه کوتایی شوینه ره و مینه ره القاری .

هه لوه شاندنه وه گهرایی و اسه یری گوتار ده کات که و اسیستمیّکی ته واونه کراو بیّت، ته و او کراوه که ی ته و او کردن ده گریّته و م نه ویش دیمه نی هیّلیه، کوّله که که یشی داله کانه، نه مه ش به ره و فله و و اتایه ده پروات که بلّیین گوتار دوای مردنی نووسه ره که یشی به به رده و امی به رهه مدیّت و نامریّت، له به رئه مه یه هه لوه شاندنه وه گهرایی بانگه شه ی نووسینی ده کرد، نه که قسه کردن، چونکه یه که میان، زه روره تی مانه و می دوای مردنی به رهه مهیّنه ره که ی به هیّزتره له دووه میان و اته قسه کردن (الکلام) بواره که ی که میره، ته نها له چوار چیّوه ی دیار یکراودایه.

(دریدا) دوای تویّژینهوهی بق هه لوه شاندنه وه گهرایی و دیالوّکه کهی ئه فلاتون له (فیدروس) دا گهیشته ئه و ئه نجامه ئه گهر قسه کردن چوارچیّوه یه کی ئاماده یی و ناسنامه و یه کیّتی به لگه نه ویست بیّت، ئه وا نووسین چوارچیّوه یه کی نائاماده و جیاوازی و فره یی و له یه کنه چوونه (التباین) ۲۷.

# گرنگترین پرەنسىيەكانى ھەلوەشاندنەوەگەراپى

۱- دریدا لهم خالهوه به ههتاههتایی و رههایی لوّگوس و ئیحتیوای میتافیزیکی که دهسهلاتی خوّی بهسهر بیری روّژئاوادا پیادهکردبوو رهتدهکاتهوه، داوادهکات ئهو فهلسهفهی که کروّکهکهی ئامادهبوونهو عهقل سهرمهشقیّتی جیابکریّتهوه، نهیّنیهکهیشی تهنگژهی بیری روّژئاوایه که پشت به تیشکوی (بؤرة) سهرمکی دهبهستیّت وهك رهچهلهك، مروّق رهگهزهکانی تر پهراویّز دهخات و

<sup>37</sup> د.بسام قطوس، المدخل الى مناهج النقد المعاصر، ص١٤٤.



<sup>.</sup>  $^{35}$  د. سعيد علوش، معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، ص $^{35}$ 

<sup>36</sup> عبدالله ابراهيم وآخرون، معرفة الآخر مدخل الى المناهج النقدية الحديثة، ص١١٤.

دەكەويتە راستىيەكى واھىمەدارەوە  $^{7}$ كە دەبيتە دەستنىشانكردنى بوون، ھەرشتىك بنەپەتى بىت وەك پىويستى بوونى ھەيە، ھەروەك (دىكارت) لە وتە بەناوبانگەكەيدا دەلىت "من بىردەكەمەوە كەواتە من ھەم" من لە دەرەوەى بوارى گوماندايە، چونكە بۆ خۆى بەھۆى كارىگەرىي بىركردنەوەوە ئامادەيه $^{7}$ ، بەمە زمان ئەم جىاكارىي و واقىعيەتى ئامادەكارىي شت دىارىدەكات، كەواتە ئامادەبوون بنەماى ئەو مەعرىفە پاستەقىنەيەيە كە ھەمانە، ئەمەش خالىكى ھەلەيە بەھۆى بانگەشەى سەنتەرىزمى وشەوە، ھەروەھا ئەوە تىبىنى دەكەين درىدا ويستويەتى لە رىگاى ئەم تىزەوە پەخنە لە بىرى (سوسىر) بگرى كە كۆى بايەخدانەكەي وشە بەناوى ئامادەبوونى خودىي وشيارىي خودى تەواودەبىت.

که تهوهری سهرهکی له ئاماژهپیکهرو ئاماژهپیکراودایه، ئهمهی دواییان که دریدا به بیهودهو نهشیاوی دهبینیت، ئهم برچوونه جیگرهیش وای له بیری روّژئاوا کردووه که ئاخاوتن له بووندا پیشبکهویت هاوشیوهی هزری فهلسهفی کوّن، لهسهر ئهم بنهمایهش هزری بونیادگهری تیکدهشکینییت، که بو دیاریکردنی واتاو دهلالهتی وشهکان له بازنهی عهقلدا دهخولیتهوه، ئهمهش بهپیی بوچوونی ئهو کاریکی بیهودهیه، چونکه ههوالهی نیشانهکانی پیش و پاشوومان دهکات که وادهکات بهیهکجاری ئامادهبوونی واتاو شوناسهکهی رهتبکاتهوه، واتا تهنها له شیوهی ئامادهبووندایه نامادهبوونی واتاو شوناسه کهی کامنبووندایه نام

ویّنهی زهینی واهیمهداربوونی ئهو شتهمان بو دهسهلمیّنیّت پاستییه کی گریمانکراویشی بهسهردا ده پرژیّت کاتیّك دهلیّن وشهیه واتای ئهوه دهگهیهنیّت، ئهوه شیّوهیه که شیّوهکانی چپکردنهوه بو راستییه کهی ئه و واتایه ی پیّدهبه خشیّت، نه و واتایه کی تر له ریّگای به کارهیّنانییه وه له لایهن کهسیّکه وه له ماوه یه کی زهمه نی دیار یکراودا<sup>۱۱</sup>.

لەبەرئەمە واتاى كۆتايى دەق ھەيە سىماى ئامادەبوونى رەھاى ھەڭگرتووە، ئەمەش پەيوەندى دريەكى ناوەيەتى جگە لە كاركردنى ژيرخانى بۆ شيواندنى چەسپىنەكەى تا وايليديت دوچارى تەنگرەى ئامادەبوون ببيت، تا ھەموو ئامارەيەك ونبكات كە بانگەشەى داخرانى گشتى واتا دەكات.

۲- سەنتەرىزمى دەنگ و سەنتەرىزمى وشە درىدا واى دەبىنى كە پەيوەندى دەنگ وشە بە سەنتەرىزمى عەقلى مرۆۋى رۆژئاوا روكردنە دەسەلات رىخۆشكەر دەبىت بۆ جىاوازىيەكى ھەستى و ناھەستى، لىرەدا نرخ بۆ وشە دەبىت ئەوەكانى تر فەرامۆشدەكرىت، ئاراستەكردن بەلاى وشەو جەخت كردن لەسەر سەنتەرىزمى لەژىر ناوى ئاماژەپىكەرى ناويى (دال اسمى) كۆتاييەكەشى ئاماۋەپىكراوى ناوييە (مدلول اسمى).



<sup>38</sup> محمود العنيزي، الاتجاهات الأدبية والنقدية الحديثة، ص١٢٥.

<sup>39</sup> صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النص، ص١٣٥.

<sup>40</sup> مجموعة مؤلفين، النقد الادبي المعاصر قضاياه واتجاهاته، ص٢١٦.

<sup>41</sup> ابراهيم خليل، في النقد والنقد الالسني، ص٩٤.

مدان ساروب، دلیل تمهیدي الی ما بعد البنیویة وما بعد الحداثة، ص٥٥ - ٥٥.

ههروهها هۆی بیدهسه لاتی مهعریفی ده گه پیته وه بو بایه خدان به رهوانبیزی و خواستن ههر له کونه وه دهنگ خوی زالکردبوو به سهر میتافیزیکی روّژئاوادا، ههر له ئه فلاتونه وه بگره، تا سه دهی بیسته م، هه موو فه یله سوفه روّژئاواییه کان پییان باش بووه مامه له له گه ل دهنگدا بکه ن، چونکه پوون و ئاشکرا بووه، به لام له به رن باپوونی ده لاله ته کان و نائاماده یی سیاقی گهیاندن خوّیان له نووسین دوره په ریّز ده گرت، (سوکرات) و (ئه فلاتوون) نووسینیان به عهقلیّکی سرکردوو داناوه آئ ئه وان به م شیّوه یه ویستویانه به شیّوه یه کی مهعریفی له ژیّر رکیّفی یاسایه کی به ند کراودا، بونیاد بنیّن، به م شیّوه تونده یش داهینان ده مریّت، به لام دریدا در به م جیهانبینیه بووه به وه ی زمانی نوسینی له گه کل گوتن و گوی زاره کی هاوتا کردووه، هه روه کون گوتنی گوکراو شیّوه یه شیّوه کانی نووسین نا

۳- نووسین- جیاوازیی- دواخستن (الکتابة) (الاختلاف) (الارجاء) ئهمه ئهو سی بنهمایهن که جاك دریدا دایهیّناون جهخت لهسهر شیّواندنی کپی میّژین دهکهن، نووسین لای دریدا چهمکی ترادیسیوّنی و باو ناگهیهنی، (پیت) یاخود، نهخشی بینراو، نووسین دهبیّت به سهنتهر، تا پیّش قسهکردن بکهویّت و بحیّته گفتوگوّیه کی ئاشتیخوازانه وه لهگه ل زماندا می نامید.

نووسین پانتاییه بو گفتوگوکردن لهنیوان دهرهینه و ئهکته داده پوشیت دهرباره جموجول، موسیقاو ئه و دیمهنانه که لهسه و تهخته دهکرین بی هیچ فه رمانیکی سه پینراوی بهزور، ئهمیش موسیقاو ئه و دیمهنانه که لهسه و تنروان و تراو ئه وه ی لیده بینته وه که پهنا ده به و تهقینه وه ی خاموشی و بیده نگ وه که ریخوشکردنیک بو خولقاندنی به رهم و داهینراویک له گه ل چاوه پروانکراو ئه لقه ی چهسپاندا یه کبگریت، له ریکای ئه م پهیمانه ئاشتیخوازانه ی نیوان و شه و نووسیندا، هه لوه شینه ریکی تر ده رئه په پینه به مهلبژاردنی دهستوری و شه ده کیشینیته وه له لایه نه و وینه پوخسارییه ی که دریدا به مه به به بینده به ستیت، تا پاستی دوزینه وه که بسه لمینینت، ئه ویش جیاکارییه که تیدا یاری به پیکهاته ی و شه یی ده کریت، تا هزری تیکده ری میتافیزیکی ئاماده بو و تیب په پینه بین نه و اله ره خنه گران ده کات پرسیار له کروک و بنه ماکه ی بکه نئایه خیاوازییه یان دواخستنه ۲۰۰۰ به دواخستنه ۲۰۰۰ بیاوازییه یان دواخستنه ۲۰۰۰ بیکه نئایه جیاوازییه یان دواخستنه ۲۰۰۰ بیان دواخستنه ۲۰۰۰ بیاوازییه یان دواخستنه ۲۰۰۰ بیاوازییه یان دواخستنه ۲۰۰۰ بیان دواخستنه ۲۰۰۰ بیاوازییه یان دواخستنه ۲۰۰۰ بیاواز به بینه بیان دواخستنه ۲۰۰۰ بیاواز بی به بینه بیان دواخستنه ۲۰۰۰ بیاوز بی به بینه به بینه بیان دواخستنه ۲۰۰۰ بیاواز بی به بینه بینه بیان دواخسته ۲۰۰۰ بیاوز بی به بینه بیان دواخستنه ۲۰۰۰ بیاوز به به بینه بیان دواخستنه ۲۰۰۰ بیاوز بیاون به بینه بیان دواخست به بیان دواخس به به بینه بیان دواخس به بینه بینه بیان دواخس به بینه بیان دواخس به بیان دواخس به بیان دواخس به بیان دواخس به بینه بیان دواخس به بینه بیان دواخس به بیان دواخس به بینه بیان دواخس به بیان دواخس به

هزری رۆژئاوایی پیش رەوتە نویگەرییهكان، باوەپی به ئامادەبوون هەبووە، واتە هزر، باوەپ به هزری رۆژئاوایی پیش رەوتە نویگەرییهكان، باوەپی به ئامادەبوون مەبووە، واتا هیچ شتیك ناكات، تەنها ئامادەبوونیك نەبیت له هۆشیاریدا، ئەمەش شیوەی دەلالەت و واتا وەردەگریت، هەموو واقیعیک بهلایانهوه عەقلانی بووه، واته پیویست بووه له هۆشیاریدا ئامادەبیت و چەمكه عەقلانییهكه نوینهرایهتی دەكرد، بهلام هزری رۆژئاوایی له ئەنجامی شۆپشەكان هەمیشه له گۆپاندا بووه، تا وای لیهات باوهپ به دژ بكات، واته به هزری نائاماده (الغیاب)، ئەمەش واتای ئەوەیه كه له خوددا لایهنیکی شاراوهو نهینی ههیه كه ئامادەبوونی له هۆشیاریدا نییه، بو هزریش

<sup>46</sup> ههر ئِهو سهرچاوهيه، ص٦١.



<sup>43</sup> مجموعة مؤلفين، النقد الأدبي المعاصر قضاياه وانجاهاته، ص٢١٥.

<sup>44</sup> ابراهيم خليل، في النقد الادبي والنقد الالسني، ص١٠٠.

<sup>45</sup> رضوان جودت زيادة، مدى الحداثة وما بعد الحداثة في زمنها القادم، ص٠٦.

نییه نویّنهرایهتی بکات و رهنگدانهوهی بیّت، بوّیه ههمیشه له نائامادهییدایه، نا بهم بیروّکهی نائامادهبوونهوه (جاك دریدا) ییّشهوای ههلّوهشاندنهوهگهرایی هاته گوّرهیانهکه ۲۷.

لای بونیادگهراییهکان بهزوری خوینه لهژیر رکیفی دهق و تواناکانی ناو دهقدایه، سهربهست نییه، ناتوانیت لهخویهوه زور شت بو دهقهکه زیاد بکات، یاخود دهقهکه بارکات له شروقهکردن، بهلام لای ههلوهشاندنهوهگهراکان دانه ربهتهواوهتی مردووه، خوینه ربه ریگای تایبهتی خوی دهتوانیت شروقه بکات. ههلوهشاندنهوهگهراکان وهك بونیادگهراییهکان باس له چهند خویندنهوه ناکهن، بهلکو باس له بیکوتایی خویندنهوه دهکهن، ئهمهش لهژیر سیبهری بینامادهبوونی سهنتهری دهقدایه، بهم شیوهیه دیسانهوه خوینه خاوهن دهسهلاتی دیاریکردنی دهلالهتهکانه <sup>۱۸</sup>۰۰.

هەڵوەشاندنەوەگەرايى لەگەڵ بونيادگەرىيدا لەوەدا يەكدەگرنەوە بە جياكردنەوەى ئاماژەپيكەرەو ئاماژەپيكەرەو ئاماژەپيككراو (الدال والمدلول). زمان لاى ھەردوكيان لاساييكردنەوە نييە، بەلام لە چوونە نيو وردەكاريى ئاماژەپيككەرو ئاماژەپيكراو ناكۆكن، چونكە پەيوەندى نيوان ئەو دوانە لاى ھەردوكيان لەخۆوەيە (اعتباطية)

هەڵوەشاندنەوەگەراييەكان بايەخيكى زۆر بە رۆڵى نووسين دەدەن، تاپادەيەكى زۆر دەيخەنە پيش دەنگەوە، ئەمەش پيچەوانەى بۆچوونە باوەكانى هزرى رۆژئاوا بووە ھەر لە (ئەفلاتون)ەوە تا (شتراوس)، گوتن (الكلام) جەوھەرو پەچەلەك بووە، ئەم بايەخدانەى ھەلوەشاندنەوەگەراييەكان بە نووسين لەجياتى گوتن (الكلام) دەگەپيتەوە بۆئەوەى كە گوتن لەپوانگەى ئەوانەوە واتاى مۆنۆپۆلكردنى دەسەلاتى گوتار (الخطاب)و دانيەتى بە قسەكەر، بەپيچەوانەوە نووسين شرۆۋەيەكى زياتر دەدات بە دەق و تيدا دانەر نائامادەيەو خوينەر خاوەن دەسەلات دەبيت، بەم شيوەيە نووسين دەبيته چوارچيوەيەك بۆ نائامادەبوون و ھاودژى و فرەيى ...

بهشی دووهم:

يراكتيزهكردن



د. عبدالعزيز بن عرفه، جاك دريدا، التفكيك والاختلاف المرجأ، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83، 47/83،

<sup>48</sup> د.وليد قصاب، مناهج النقد الادبي الحديث، ص١٩٠.

<sup>49</sup> ههر ئهو سهرچاوهیه، ۱۹۲۷.

<sup>50</sup> محمد جمال باروت، في منطق مابعد الحداثة، مجلة الكرمل، العدد ٥٢، ١٩٩٧، ص١٤٨.

بهدوای واتای تردا که هاودژبیت لهگهل ئهوهی پون و ریکه پیدراوه، کهواته لهپوانگهی ئهمانهوه دهق ناتهواوه یره له کهلهبهر دهقی تهواوکراو نییه.

له پوانگه ی هه نوه شاندنه وه گه راییه کانه و ه نه ه نیچه وانه ی بونیادگه راییه کانه واته ده ق به ره و سیستم و هاو شیوه یی (النظام و التشاکل) نه سه و هموو ئاسته کان نه وانه: مو رفو نوری ده ناو ده ق ده که ناو ده ق ده که نه به به روانگه ی نام نه روانگه ی نه مان به ره و دورکه و تنه وه و هه نوه شاندنه و ه ده چین ت.

به بۆچوونى (دريدا) هەمىشە واتا دواخراوه (تأجيل) پێويستە پێى بگەيت، بەلام گەيشتن بەيەك واتا هەمىشە پونادات، هەمىشە واتا بۆ بەرژەوەندى واتايەكى تر ھەلوەشاوەتەوە، ئەمەش خۆى لە ئىجىرەيەك راقەو بەدواداچووندا دەبىنێتەوە (٥٠٠).

هەروەك پێشتر ئاماژەمان پێدا بونيادگەراييەكان لە دەقەوە دەستيانپێكرد بەوەى دەق خاوەن نەێنىيە پێويستى بە تێڕامانە بۆ تێگەيشتنى كاراى خوێندنەوە پێويستە لە سروشتى پەيوەندى دال كە وێنەى دەنگى وشەيەو، مەدلوليشى كە وێنەى زهنى دالە تێبگەين، ئاماژەپێكەر (دال) نوێنەرايەتى دۆخى ئامادە دەكات، ئاماژە پێكراويش (مدلول) دۆخى نائامادەيە، ئا لەم كاتەدا رۆڵى خوێنەر بانگكردنى گەڕانە بەدواى وێنا زهنييە ئائامادەكەيە، تا ناتەواويەكەى پربكاتەوە ئەمەش لەروانگەى ئەو پەيوەندىيە حەتميەى نێوان ئاماژەپێكەرو ئاماژەپێكراوە دەبێت ھەمىشە ئاماژەپێكراو لەژێر ركێفى ئاماژەپێكەردا بووەو بى ئەو بوونى نەبووە.

له ئەنجامى بوونى گومان لاى ھەڵوەشاندنەوەگەراييەكان لە پەيوەندى نيٚوان ئاماژەپيٚكەرو ئاماژەپيۆكەرو ئاماژەپيۆكراو گومانيشيان خستە سەر ھزرى ئامادەبوون (الحضور) واتە ئامادەبوونى واتا لە ئەنجامى ئاماژەييٚكەرەوە ئەمەش واتاكەى ھەمىشە خستۆتە دۆخى نائامادەوە دُ٠ُ.

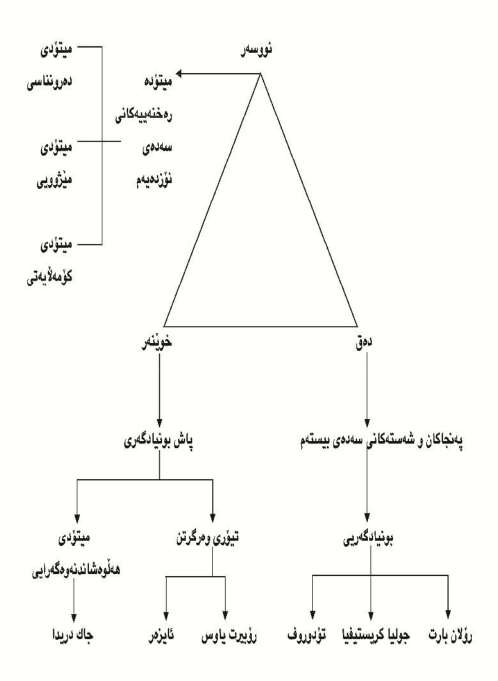
"هیچ خویندنهوهیهك بوّی نییه بانگهشهی ئهوه بكات كه هه لگری واتای تهواو بیّت، یا خود دهم له سه نتهری واتا بدات، یان هزری گشتی ده قه که بلّیت ههموو خویندنه وهیهك یه قین نییه، ههمیشه ئامادهی تیدایه، تا له بوّشاییه کانی نووسین یا خود له و پانتاییه سپیانه ی واتای تری لیبه رههم بهینی "<sup>۲۰</sup> بو تیّگهیشتنی ورد له پهیوه ندی سی گوشه ی دانه ر، ده ق، خوینه ر به هه ندی له میتوده کان که بابه تی ئیمه ن سهیری هینگاری ژماره (۱) و (۲) بکه.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> احمد على الكردي، مفهوم الكتابة عند جاك دريدا، مجلة الفصول، المجلد الرابع عشر، العدد الثاني، ١٩٩،



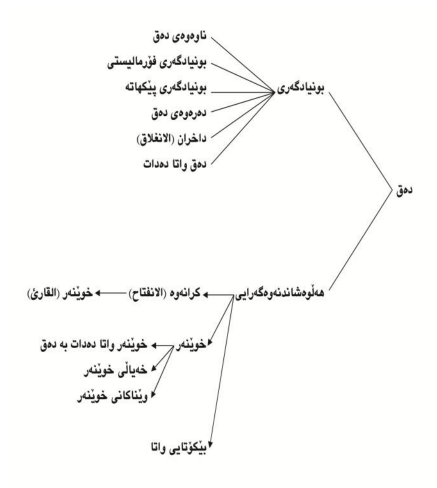
<sup>.</sup>  $^{51}$  بروانه: د.وليد قصاب، مناهج النقد الأدبي الحدبث، ص١٩٩ – ٢٠٠٠.

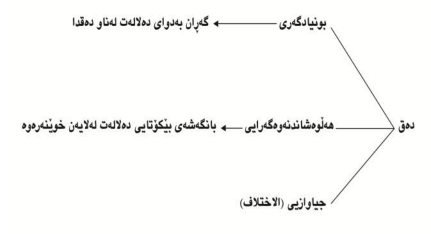
<sup>52</sup> د.وليد قصاب، مناهج النقد الادبي الحديث، ص١٩٨.



خشتهی (۱)







خشتهی (۲)

ئهم نیشتمانه نیوه پوان که ئهیبینی خوّیمان لیّ ئهکا به "گاندی" و له شهویشدا "بوّکاسا"یهو بهیانیان سوّفییه کی نوورانیهو ئیّوارانیش جلی (بارق) و (حهجاج)ی لههدردایه!

به رۆژ ئەو درەختى شيعرەو بە شەو تەورە بە رۆژ تىر<u>ى</u>ژى ھەتاومو بە شەو قەمەى شەوەزەنگە!

شهوی رابردوو نهنووستم ئهوهنده نانی شهل و کویّری ئهم ولاته یهخهی گرتووم شهوی رابردوو نهنووستم ئهوهنده سکالآی: گهلآی غهدر لیّکرو پۆله چۆلهکهی برسی، پۆله شهپۆلی تینوو، پۆله گولّی چاو به فرمیّسك رهوه ئهسپی ماندوو، هاواریان لیّکردووم <sup>ئه</sup>

نیشتمان له رووی جوگرافیاوه به و پارچه زهوییه دهگوتری که گهل تیایدا نیشتهجییه، له دهقی شیعریدا به دهلالهتی جوراوجور تهوزیف کراوه و رهههندی جیاوازیشی وهرگرتووه.



<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> شێرکێ بێۣکەس، ئێستا کچێِك نیشتمانمه، ل٥٩٠.

له كۆپلەى يەكەمدا دەقەكە بۆتە گۆپەپانى ناتەبايى، نەك رێككەوتن، ئەمەش خۆى لە وشەكانى (گاندى) و (بۆكاسا)دا دەبينێتەوە، ھەردوو ئاماژەپێكەرەكە ھەواللەى دوو ئاماژەپێكراوى ترمان دەكەن كە دژبەيەكن، واتە لێبوردەيى، خۆشەويستى، يەكسانى...تاد بەرانبەر ستەم، پق، كينە، كوشتن، خوێنرشتن.

بهیانیان سۆفییهکی نوورانیهو ئیّوارانیش جلی (بارق) و (حهجاج) ی لهبهردایه

ههردوو وشهی (بهیانیان) و (ئیواران) به ههردوکیان دوالیزمی زهمهنیی ناو دهقه که پیکدههینن، که ئهمهش زیاتر له پرهنسیپهکانی میتودی بونیادگهرییهوه نزیکه نهك میتودی ههلوهشاندنه وهگهرایی، چونکه پرهنسیپهکانی ئهمان بهزوری خویان له دوالیزم بهدوور دهگرن. وشهکانی سوفییهکی نورانی بهرانبهر (بارق) و (حهجاج) هاودژی و ناتهبایی دروستکردووه، نهك ریککهوتن.

وشهکانی ناو ئهم پینج دیّره گاندی، بوّکاسا، سوّفی، بارق، حهجاج، ئاماژهپیّکراوی دهقهکه بهرهو پیّنج دهقئاویّزانی میّژوویی دهبهن که لهناو دهقهکهدا تهوزیف کراوه.

نیشتمان له بزاوتیکی جیوه ییدایه (الحرکة الزئبقیة) سهنته ریکی سهقامگیری له دهقه که دا نییه، ههرجاره به شیوه یه خوی دهنوینی، جاری ناوه جاریکی تر دره خته به به یانیه کیش سوفییه کی نورانییه. سهقامگیرنه بوونی نیشتمان و هاتووچو کردنی له م سهری دهقه که وه بو نه و سهری له پیگه ی جیاوازدا خوی له خویدا پراکتیزه کردنی پرهنسیپیکی هه لوه شاندنه وه گهراییه که پیی وایه ده ق بونیاد یکی دیاریکراوی نییه و، خوی له سهنته رگه رایی دوورده خاته وه.

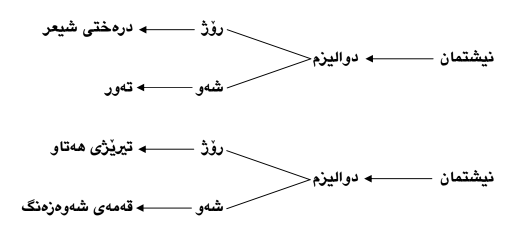
بهپێی پرهنسیپی ههڵوهشاندنهوهگهرایی له دهقدا یهك ئاماژهپێکراوی (مدلول) دیاریکراو نییه، به نکو بێکوٚتاییه، بو نموونه، لهم دهقهدا دهکری نیشتمان کهس بێت، بارودوٚخی سیاسی بێت، دهسهلاتێکی دیاریکراو بێت…تاد.

ئهگەر لە رووى زمانەوانىيەوە لە وشەى نىشتمان وردىينەوە، ئەوا بۆچوونەكەى (دى سوسىر)مان بىردەكەويتەوە كە دەلنىت زمان لەخۆوەيە (اعتباطية) بۆ نموونە ئەگەر سەيرى دەنگەكانى وشەى نىشتمان لە زمانى كوردىدا بكەين و بزانىن بۆچى كورد ئەو دەنگانەى ھەلبراردووە، تا گوزارشت لە واتا بكات لە ئەنجامدا ھىچ ھۆكارىكى لۆجىكىمان دەستناكەويت دەتوانى لەجياتى ئەوە وشەى تر بەكاربەينىت.

به روّژ ئهو درهختی شیعرهو به شهو تهوره به روّژ تیریّژی ههتاوهو به شهو قهمهی شهوهزهنگه!



دیسانهوه نیشتمان له گهشتی ناو دهقدایه، ئهمسهروسهر دهکات، به روّژ میهرهبان و دلّنهرمهو به شهویش گیانکیّشی روّحه، واته لهو کوّپلهیهدا دیسانهوه دهقهکه دهچیّته پانتایی ناتهباییهوه نهك ریّککهوتن.



مەبەستمان لەم ھىلكارىيە دەرخستنى دوالىزمەكان نىيە، چونكە ئەوە پرەنسىپى بونيادگەرىيەكانە، بەلكو جەختكردىنمانە لەسەر پەيوەندى ھاونشىنى كە چۆن وشە لە پەيوەندى ئاسۆيىدا وشەي گونجاو بۆ خۆي دەدۆزىتەوە.

ئەگەر سەيرى بەشى دووەمى دەقەكە بكەين

شهوى رابردوو نهنووستم

ئەوەندە نانى شەل و كويرى ئەم ولاتە يەخەى گرىم.. تا كۆتايى دەقەكە

دەبىنىن بە بەراورد لەگەل بەشى يەكەمى دەقەكە كە پىكھاتە ناوىيەكان زىاتر زالن بەسەرىدا، ئەوا لىرەدا شىوازەكە دەگۆرىت بەومى دۆخى فەرمان بە شىوازەكانىيەوە زىاتر زالە "دووبارەبوونەومى كىرەدا شەرەن لە بەيتىكدا رەنگدانەومى دۆخىكى دەروونى ھەلچووە ئەمەش بەھۆى فاكتەرى



دوبارەبوونەومو ريتمى تێكچوموميە كە دەقەكە بەرمو دۆخێكى گوتاريى رووندەبات''°°.

هەندى كردار سىماى ئاشتيانەى ھەيەو، ھەندىكى تر سىماى توندوتىژى و زەبروزەنگى پىۆە دىارە، كردارەكانى وەك، نەنووستم، يەخەى گرتم، ھاواريان لىكردم، دەچنە خانەى قالبى دووەمەوە، ھەمەرەنگى لە بەكارھىنانى زەمەنى سىنتاكسى لە دەقدا دەبىتە ھۆى جىبەجىكردنى ئەركىكى جوانناسى، بەلام زۆر بەكارھىنانى بەدەر لە پىويست دەق بەرەو درىزدادرى دەبات دەر.

هاوسهنگی (التوازی) یهکیکه له پرهنسیپهکانی میتودی بونیادگهری، هه لوه شاندنه وه گهرایی خوّی لیبهدوور دهگریّت. ئهگهر له پروانگهی بونیادگهرییهکانه وه سهیری کردارهکانی ناو ئهم ده قه بکهین، ئه وا هه ست به ناهاوسهنگی ده کهین به وه ی کرداره کانی به شی دووه می ده قه که زیاتره له به شی یه کهم. بوونی فرمانی زوّر له ناو ده قدا، ئاماژه یه به جوله و کهمیشی ده لاله ته له بیده نگی.

دووبارهبوونهوهی جیّناوه لکاوهکان بهتایبهت (م) لهجیاتی جیّناوه کهسییهکان لهبهر ریتم و موّسیقای دهقهکهیه، ههروهها دووبارهبوونهوهی جیّناوهکان دیاردهی دووبارهکردنهوه که خویّنهر توشی بیّزاریی دهکات دهکوژیّت.

به کاربردنی شیّوازه کانی فهرمانی رانه بردوو له بهشی دووه می ده قه که دا ده لاله ت له به رده وامیی (الاستمراریة) پوداوه کانی ساته وه ختی ئیستا ده کاته وه. زیاد به کارهیّنانی فه رمانی رابردوویش له ههر ده قیّکدا به زوّریی گه پانه وه بو نه زموونی سوّزداری و ده رونی و ویژدانی که له کوّندا بالاده ستبووه و ئیستاش شویّنه واری ماوه. به کارهیّنانی زوّری جیّناوی (م) ده لاله ت له وه ده کات که شیعر یه کیّکه له چه شنه نه ده بییه کان که زیاتر وابه سته ی خوده.

ئهگهر سهیری کۆتایی دهقهکه بکهین چاومان به کۆمهنیك وشهی لیکدراو دهکهویت لهوانه: گهنای غهدرلیکر، چۆلهکهی برسی، شهپۆلی تینوو، گونی چاو به فرمیسك، ئهسپی ماندوو، که ئهمانه ههموویان لهناو دهقهکهدا چوونهته چوارچیوهی شیعرییهتهوهو خویان بهرهو لادانی (الانزیاح) واتا فهرههنگییهکه بردووه، ئهگهرچی ئیمه ئاماژهمان به دوالیزمی چهند وینهیهك دا، بهلام ههنوهشاندنهوهگهرایی خوی جوریکه له تیکشکانی دوالیزم، چونکه دوالیزم سیستمیکه چهشنیك له گونجان دهپاریزیت، نیشتمان لیرهدا سهنتهریکی پوون و جیگیری نییه، بهشیوهیهکی تر بنیین سهنتهریك نییه کویانبکاتهوه، یان سیستمیکی نهگوپو سنووردار دهلالهتهکانی بپاریزیت، واته نیشتمان تاکه مهدلولیکی نییه، ئهگهر وهها بووایه ئهوه سهنتهر دهپاریزرا، وهك ئهو دهقهی (فایهق نیشتمان تاکه مهدلولیکی نییه، پیش ئیستا و توویه ی و له ریگاوه شوناسیکی پاراستووهو چووه بیگهس) نییه که چهندین دهیه پیش ئیستا و توویهتی و له ریگاوه شوناسیکی پاراستووهو چووه به گژی دوژمنانداو دهنیت:

ئهى وهتهن مهفتوونى تۆم و شيوهتم بيركهوتهوه

وهختی بهندی و ئهسارهت یی بهندو کوتهوه

من له زیکرو فیکری تو غافل نهبووم، وا تی نهگهی

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> ههر ئهو سهرچاوهی، ل۱۹۷.



د.عمر محمد الطالب، عزف على وتر النص، ص7-7.

حهپس و تی ههلدان و زیللهت توی لهبیر بردوتهوه

بهو خوایهی بی شهریك و لامهكان و واحیده

عەشقى تۆ جۆرى لە دلما ئاگرى كردۆتەوە

ئاگريكى وا هەزار سال ئاوى برژينيته سەر

قەت گرو كڵپەو بڵێڛەى تا ئەبەد نەكوژێتەوە

باسى مەحزوونى و كەساسى خۆت نەكەي توخوا وەتەن

چونکه بهو باسه برین و زامهکهم ئهکولیّتهوه

ماتەمىنى تابەكەى؟ دەي يىكەنەو سەر ھەلبرە

موفته خير به، شوهرهتت وا عالهمي گرتوتهوه

نه گبهتی لاچوو، سه عادهت بوته پشتیوانی تو

كەوكەبى بەخت و فريشتەت بەرزە ئەدرەوشيتەوە

گەرچى بەينىكە زەلىل و دىلى دەستى زالمى

نۆبەتى شاديتە ئەمجا ناحەزت ليك بيتەوە

لافى ميللييهت بهدهم لهم عهسرهدا كهلكى نييه

رۆژى ھەولە، ھەر بە ھىممەت گۆى ھونەر ئەبرىتەوە

بى قسووره، چەندە سوورە سەد شوكر ئەولادەكەت

وا لەرنى تۆدا، لە خوينا سەيرى چۆن ئەتلىتەوە

بەسىيە تەعنەم لى مەدە ھەر رۆلەكەى جارانتم

هێنده حيلمت ههتاكو دهست و پێم ئهكرێتهوه

شەرتە شەرتى يياوەتى بى گەر خودا دەستم بدا

دوژمنت پەت كەم وەكوو سەگ بىخەمە ژێر يێتەوە $^{\circ}$ 

رەنگە لەم شيعرەى (فايەق بيكەس)دا بتوانين سەنتەر بپاريزين، ليرەدا نيشتمان شوناسى ديارە، دەلالەتى شيعرەكە جەخت لەسەر پەيوەندى خۆشەويستى (منى قسەكەر)ى شيعرەكەو نيشتمان دەكاتەوەو مەدلولى وشەكان لە پنت و سەنتەريكدا كۆدەكرينەوە تەواو پيچەوانەى شيعرەكەى شيركۆيە، نيشتمان لاى فايەق بيكەس نەگۆرە، پەيوەندى ئەمى شاعيرو نيشتمان لەسەر بناغەى تەبايى و يەكبوون و توانەوەيە. لاى شيركۆ نيشتمان لە بازنەيەكدا كۆناكريتەوە، پەيوەندى شاعير لەگەلىدا پرە لە دلەراوكى، بيئارامى، نيشتمان جاريك گاندىيە، جاريك بۆكاسا، جاريك سۆفييە، جاريك جەللادە، ئەمانە هيچيان پەيوەندى گونجان و پيكەوە لكان دروستناكەن، لە سەنتەريك يان بازنەيەكدا كۆناكرينەوە، بەلكو بەييچەوانەوە لە سەنتەر رادەكەن و خۆيان دەرباز دەكەن.



B . بهشی به نازاری (۳۹). نازاری ۲۰۱۳ بهشی ۱۰ گوڤاری زانگؤی سلینهانی . ژماره

<sup>57</sup> ئوميّد ئاشنا، ديواني بيّكهس، ل٣٢ – ٣٣.

ئیمه چهند برگهیهکمان لهم دهقه کراوهیه هه نبژارد دهقی کراوهیش ته نویلی جوّراوجوّر هه نیمه چهند برگهیهکمان لهم دهقه کراوهیه هه نیت، ئهمه ش واده کات پانتاییه ک بدوّزیّته و بو ناته بایی، نه گونجان، دوّخی جیوه ئاسایی که واده کات جموجونی به رده وام به ملاولادا هه بیّت. له کوّتاییدا ده نیّن به پیّی پره نسیپه کانی هه نوه شاندنه وه گهرایی ناتوانین بنیّن نهم خویّندنه وهی ئیّمه بوّ ده قه شیعرییه که دوا خویّندنه وهیه، چونکه ده قه که کراوهیه و واتاکهیشی بیّکوّتاییه.

#### ئەنجامەكان

## له كۆتايى ئەم باسەدا گەيشتىنە ئەم ئەنجامانەي خوارەوە:

- ۱- هەڵوەشاندنەوەگەرايى مىتۆدىكى رەخنەيى پاش بونيادگەرىيە.
  - ۲- کار لهسهر تویکاری و کنهکردنی دهق دهکهن.
  - ٣- لەروانگەى ئەمانەوە دەق كراوەيەو واتاى كۆتايى نييە.
- <sup>3</sup>- دەقەكەى شىركۆبىكەس بونيادىكى دىارىكراوى نىيەو خۆى لەسەنتەرگەرايى دووردەخاتەوە ئەمەش يەكىكە لە پرەنسىيبەكانى مىتۆدى ھەلوەشاندنەوە گەرايى.
- <sup>٥</sup>- دەقەكەى فايەق بێكەس خاوەن سەنتەرو شوناسێكى ديارە مەدلولى وشەكان لەسەنتەرێكدا كۆدەكرێنەوە ئەمەش پێچەوانەى شعرەكەى شێركۆيە كەخۆى لەسەنتەر گەرايى دووردەختەوە.
  - ٦- خۆيان بەدوور دەگرن لە سەنتەرىزم و بونيادى دەق.
  - ۷- (جاك دريدا) رەخنەگرى فەرەنسى بە يېشەنگى ئەم رەوتە دادەنرى.
- ره تیوّری پرهنسیپهکان و بوّچوونی پهخنهگران، میتوّدی ههلّوهشاندنهوهگهرایی و تیوّری و مرگرتن (نظریة التلقی) زوّر لهیهکهوه نزیکن بهوهی خالّی هاوبهشیان خویّنهره.
  - <sup>9</sup>- ئامانجى سەرەكييان كاركردنە لەسەر ھزرى نائامادەى ناو دەق.

## سەرچاوەكان

#### به عهرهبي:

- ١- ابراهيم خليل، في النقد والنقد الالسني، الطبعة الاولى، دار الكندى، الاردن، ٢٠٠٢.
- ۲- ابراهيم محمود خليل (د)، النقد الادبي من المحاكاة الى التفكيك، الطبعة الاولى، دار
  المسيرة، عمان، ۲۰۰۳.
- آ- ادوارد سعید، العالم والنص والناقد، ترجمة: عبدالكریم محفوظ، منشورات اتحاد الكتاب العرب، ۲۰۰۰.
  - ٤- ادونيس، كلام البدايات، دار الآداب، بيروت، ١٩٧٩.
- $^{\circ}$  ايمان عيسى الناصر  $^{\circ}$ ا، وحدة النص وتعدد القراءات التأويلية في النقد العربي المعاصر،



- الطبعة الاولى، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ٢٠٠١.
- بسام قطوس (د)، المدخل الى مناهج النقد المعاصر، الطبعة الاولى، دار الوفاء للطباعة
  والنشر، الاسكندرية، ٢٠٠٦.
- بشير تاوريت (د)، التفكيكية في الخطاب النقدي المعاصر، الطبعة الاولى، دار رسلان للطباعة والنشر، دمشق، 70.0
- راجح، فلسفة النقد التفكيكي في الكتابات النقدية المعاصرة، الطبعة الاولى، عمان،  $\Lambda$
- ٩- ديفيد بشبندر، نظرية الادب المعاصر وقراءة الشعر، ترجمة: عبدالمقصود عبدالكريم،
  سلسلة الالف كتاب، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٦.
- أ- س. رافيندران، البنيوية والتفكيك تطورات النقد الادبي، ترجمة: خالدة حامد، الطبعة الاولى، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، ٢٠٠٢.
- ۱۱- سعيد علوش (د)، معجم المصطلحات الادبية المعاصرة، الطبعة الاولى، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ۲۰۰۱.
- 1 / سمير سعيد حجازي (د)، قاموس مصطلحات النقد الادبي المعاصر، الطبعة الاولى، دار الأفاق، القاهرة، ٢٠٠١.
- ١٣- سمير سعيد حجازي (د)، قضايا النقد الادبي، الطبعة الاولى، دار الآفاق العربية، القاهرة، ٢٠٠٧.
- ٤ أ- صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النص، الشركة المصرية العامة للنشر، القاهرة، ١٩٩٦.
- <sup>0 |</sup>- عبدالعزيز حمودة، المرايا المحدبة من البنيوية الى التفكيك، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، ١٩٩٨.
- المركز الثقافي العربي، دار البيضاء، ١٩٩٠.
- القصيدة والنص المضاد، الطبعة الاولى، المركز الثقافي العربي،
  بيروت، ١٩٩٤.
- ١٨- عماد حسين محمد (د)، بئار النص، قراءات تفكيكية في الشعر الحداثي، الطبعة الاولى،
  القاهرة، ٢٠٠٩.
- ١٩ عمر محمد طالب، عزف على وتر النص الشعري، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق،
  ٢٠٠٠.
- ٢- فيصل الاحمر، معجم السيميائيات، الطبعة الاولى، الدار العربية للعلوم ناشرون، الجزائر، ٢٠١٠
  - ٢١- مجموعة مؤلفين، النقد الأدبي المعاصر قضاياه واتجاهاته.
- ٢٢- محمد شبل الكومي (د)، المذاهب النقدية الحديثة مدخل فلسفي، الهيئة المصرية العامة
  للكتاب، ٢٠٠٤.



- ۲۳- مدان ساروبي، دليل تمهيدي الى مابعد البنيوية ومابعد الحداثة، ترجمة: خميس بوغرارة،
  منشورات جامعة قسطنطينة، الجزائر، ۲۰۰۳.
- <sup>4 ۲</sup>- ميخان الرويلي (د)، سعد البازعي (د)، دليل الناقد الأدبي، الطبعة الثالثة، المركز الثقافي العربي، دار البيضاء، ۲۰۰۲.
- <sup>۲۰</sup>- هشام الدرعاوي، التفكيكية، التأسيس والمراس، الطبعة الاولى، دار الحوار للنشر والتوزيع، سورية، ۲۰۱۱.
  - ٢٦- وليد قصاب (د)، مناهج النقد الأدبى الحديث، الطبعة الاولى، دار الفكر، دمشق، ٢٠٠٧.

## به کوردی:

- ۲۷- ئومید ئاشنا، دیوانی بیکهس، چاپی یهکهم، سنه، ۲۰۰۸.
- 🗥 شێرکوٚ بێکهس، ئێستا کچێك نيشتمانه، چاپي پهکهم، دهزگاي ئاراس، سلێماني، ۲۰۱۱.
- <sup>۲۹</sup>- عهلی تاهیر حسین (د)، رهخنهی بونیادگهری له تیوّرهوه بوّ پراکتیزهکردن، رهخنهی شیعری کوردی به نموونه، چاپی یهکهم، دهزگای سهردهم، سلیّمانی، ۲۰۰۸.
- ۳۰- لیژنهی ئهدهب له کۆپی زانیاری، زاراوهی ئهدهبی، چاپخانهی وهزارهتی پهروهرده، همولید، ۲۰۰۲.

## به فارسی:

- ۳۱- بهرام مقدادی (د)، فرهنگ اصطلاحات نقد ادبی از افلاطون تا عصر حاضر، چاپ اول، انتشارات فکر روز، تهران، ۱۳۷۸.
  - ٣٢- كريستوفر نوريس، شالوده شكنى، ترجمهى پيام يزدانحو، چاپ اول، تهران، ١٣٨٥.

# گۆڤار:

#### به عهرهبي:

- ٣٣- عبدالعزيز بن عرفة (د) جاك دريدا، التفكيك والاختلاف المرجأ، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد ٤٨-٤٩، ١٩٨٨.
  - ٣٤- محمد جمال باروت، في منطق مابعد الحداثة، مجلة الكرمل، العدد ٥٢، ١٩٧٧.
- <sup>٣٥</sup>- محمد علي الكردي، مفهوم الكتابة عند جاك دريدا، مجلة الفصول المجلد الرابع عشر، العدد الثاني، ١٩٩٥.



#### ملخص البحث

التفكيكية منهج نقدى وليدة مابعد البنيوية يكمن دورها في الحفريات والتشريح داخل النص حتى نصل إلى أعماق المعانى الخفية. يولى هذا المنهج الإهتمام الأكبر بالقارئ كبانى للنص، ويعتقد نقاد المنهج التفكيكي أن النص مفتوح، ليس له معنى نهائي، ويبتعدون كثيراً عن المركزية والبنية في النص. كذلك يُعنى هذا المنهج بالمعنى الغائب بدلاً عن المعنى الحاضر.

تتكون الدراسة من قسمىن:

القسم الاول عبارة عن إلقاء الضوء على التعريف، المفهوم والمصطلح مع المبادئ.

القسم الثاني عبارة عن الإجراء التطبيقي، وقد إنتقينا نموذجاً من مجموعة شيركو بيكهس (ألآن، فتاة وطنى) وإخترنا منها مقطعاً شعرياً أي أننا لجأنا إلى التأكيد على الجزء الذي يدل على مفاصل الكل. والسبب الأساسى الذي دفعنا إلى إختيار هذا الجزء من النص هو أنه نموذج مفتوح والنص المفتوح كما يُعرَف هو الأكثر إنفتاحاً على التعددية والتأويل المتنوع.

#### Abstract

Deconstruction is an approach emerged from post-structuralism I, its function is excavation and anatomy within the text until we reach deep into the hidden meanings. This approach pays the greatest attention to the reader as the builder of the text, and deconstructive approach critics believe that the text is open, has no final meaning, and often they keep away from the centralism and the structure in the text. This approach also pays attention to the absent meaning rather than the present sense.

The study consists of two parts:

The first section is to shed light on the definition, concept, term and the principles.

The second section is the applied procedure, the model we have selected from the group Sherko Bekass (Now, Girl of My Nation) and we selected a poetic part, i.e. we turned to emphasize the part that shows the connection with the whole. The main reason which led us to choose this part of the text is that it is an open model, and the open text is the most open to pluralistic and diverse interpretations.

